Po(i)éticas del cuerpo mas alla de la piel’

Po(i)ethics of the body beyond the skin / Po(i)ética do corpo além da pele

Armando Zacarias'
Universidad de Paris 1 Panthéon-Sorbonne Escuela Doctoral APESA — Instituto ACTE.
luis.zacarias@unibe.ch

Fecha de recepcion: agosto 14 de 2024
Fecha de aceptacion: 21 de octubre de 2024

Como citar: Zacarias, A. (2025). Po(i)éticas del cuerpo mas alla de la piel. Corpo-Grafias Estudios
criticos de y desde los cuerpos, 12(12), pp. 254-267.
DOI. https:/doi. org/10.14483/25909398.22575

golsio

*

1 Actualmente, Armando Zacarias es candidato a doctor en Artes y ciencias del arte en la Universidad de Paris 1 Panthéon-Sorbonne, desarrolla
una tesis intitulada Exploracion poiética del cuerpo Wixarika, perspectivas decoloniales y posthumanistas de la creacion artistica. Armando, trabaja parale-
lamente en el Instituto de Geografia humana y cultural de la Universidad de Berna para el proyecto Reproductive Geopolitics: Governing and Contesting In/
Fertility in the Global Intimate. Partiendo de la practica fotografica y después de efectuar diferentes dispositivos de arte participativo, Armando se interesa
en la préctica artistica como medio de encuentro con la pluralidad del mundo. Ha participado en exposiciones, coloquios y diferentes proyectos culturales
en México, Francia y Grecia.



Resumen

En esta propuesta nos interesaremos en la concomitan-
cia entre cuerpo y arte, descentralizando ambas catego-
rias como epistemes propiamente occidentales para dar
espacio a la cuestion del ritual en la creacion artistica y
plantear la pregunta: éCémo la implicacion del cuerpo,
en los procesos de creacion plastica y ritual, nos permite
entenderlo como una entidad no-fija y no-unitaria?
Estableciendo un didlogo entre conceptos y practicas de
la cultura Wixarika con el posthumanismo critico, explo-
raremos la imbricacion entre poiesis y ritual como tecno-
logias de transformacion del cuerpo y como creadoras de
formas plurales de extra-corporalidad. Reflexionaremos,
a partir de procesos de obras personales y de artistas
wixaritari y occidentales, cémo el cuerpo transformay es
transformado y sobre como existe “fuera” de los (apa-
rentes) limites de la piel en un complejo sistema relacio-
nal iterativo que interroga las categorias de esencia o de
naturaleza y que desdibujan la imagen antropomorfa del
cuerpo.

Palabras claves
extra-corporalidad; ontologia relacional; poiesis; posthu-
manismo; ritual; Wixarika

Abstract

In this proposal, we will focus on the concomitance be-
tween body and art, decentralizing both categories as
properly Western epistemes to make room for the ques-
tion of ritual in artistic creation and pose the question:
How does the implication of the body, in the processus of
plastic and ritual creation, allow us to understand it as a
non-fixed et non-unitary entity?

By establishing a dialogue between concepts and practi-
ces of the Wixarika culture and critical posthumanism, we
will explore the interweaving between poiesis and ritual
as technologies of body transformation and as creators of
plural forms of extra-corporalitys. We will reflect, based

Po(i)éticas del cuerpo mas alla de la piel // Armando Zacarias

on the processes of personal works ans those of Wixarika
and Westerne artists, on how the body transforms and is
transformed and exists “outside” the (apparent) limits of
the skin in a complex iterative relational system that inte-
rrogates the categories of essence and nature and blurs
the anthropomorphic image of the body.

Keywords
extra-corporality; poietic; posthumanism; relational on-
tology; ritual; Wixarika

Resumo

Nesta proposta, interessar-nos-emos na concomitancia
entre corpo e arte, descentralizando ambas as catego-
rias como epistemes propriamente ocidentais para dar
espaco a questdo do ritual na criacdo artistica e colocar
a pergunta: Como a implicacdo do corpo, nos processos
de criacdo plastica e ritual, nos permite entendé-lo como
uma entidade ndo fixa e ndo unitaria?

Estabelecendo um didlogo entre conceitos e praticas da
cultura Wixarika com o pds-humanismo critico, explora-
remos a imbricacdo entre poiesis e ritual como tecnolo-
gias de transformacdo do corpo e como criadoras de for-
mas plurais de extracorporeidade. Refletiremos, a partir
de processos de obras pessoais e de artistas wixaritari e
ocidentais, sobre como o corpo transforma e é transfor-
mado e sobre como existe “fora” dos (aparentes) limites
da pele em um complexo sistema relacional iterativo que
interroga as categorias de esséncia ou de natureza e que
desfiguram a imagem antropomorfica do corpo.

Palavras-chaves
corpo; extracorporeidade; ontologia relacional; poiesis;
pos-humanismo; ritual; Wixarika

255



256 Corpo-grafias // Vol. 12, Num. 12 // enero-diciembre 2025

Agradecimientos y naturaleza del texto

El presente articulo forma parte de las reflexiones y
trabajos llevados a cabo en el marco de mi creacién-in-
vestigacidn para el Doctorado en Artes y ciencias del
arte. Este trabajo es posible gracias a la direccion de
Pascale Weber y, por supuesto, de los conocimientos,
aprendizajes y reflexiones que la familia Carrilo de la
comunidad Wixarika de Cerro de los Tigres (Nayarit,
México) ha compartido de manera tan calurosa con-
migo. Quiero extender el agradecimiento a mi querido
profesor de lengua wixarika Hayuaneme Mijarez.

Este texto se deriva igualmente de la ponencia homo-
nima efectuada en el marco del Primer coloquio de
estudiantes del cuerpo y las corporalidades. Lo posthu-
mano: tiempos, contextos, expresiones, llevado a cabo
los dias 30 y 31 de mayo de 2024 en la Escuela Nacional
de Antropologia e Historia de la Cd. De México y coor-
ganizado con el grupo de estudio El Cuerpo Descifrado.

Intfroduccién

Hace varios afios en la escuela de artes una profesora re-
prochd miinterés en las cuestiones de las corporalidades
en el plano de lo espiritual, argumentando que estas per-
tenecen al campo de la teologia y no de las artes plasti-
cas. Sin embargo, después de varias reflexiones, en tanto
esto que llamamos cuerpo esté imbricado en la creacién
artistica, estas cuestiones me preocupan:

No hay arte en el que el cuerpo no esté involucra-
do: ya sea porgue nos involucramos en un proceso
creativo o como un simple espectador. [...] Por tan-
to, cualquier obra artistica, incluso la mas desma-
terializada y conceptual debe, de alguna forma u
otra tomar en cuenta al cuerpo (O’Reilly & Echas-
seriaud, 2010, p. 7)

Constatando de varias maneras que nuestra concepcion
del cuerpo estda dominada por la racionalidad moder-
na-occidental y sus binarismos, considerdndolo como
una magquina, un recipiente que contiene una sustan-
cia y nos separa de todas las capacidades perceptivas y
creativas de nosotros en cuanto cuerpos (Damasio, 1996;
Citro, 2020), y sin omitir que el arte y sus representacio-
nalismos modernos han jugado un rol importante en la
construccion de nuestras maneras de entender al cuer-
po, en esta presentacion nos enfocaremos en la pregun-
ta éCémo la implicacion del cuerpo, en los procesos de
creacion plastica y ritual, nos permite entenderlo como
una entidad no-fija y no-unitaria?

Paraindagar en este cuestionamiento, pondremos en dis-
cusion el marco tedrico del posthumanismo critico con
las practicas y conceptos de la cultura Wixarika?, comuni-
dad conocida por sus creaciones plasticas con estambre
y chaquira, asi como por sus luchas de defensa territorial
al noroeste de México®. Bajo este cruce de perspecti-
vas, prestaremos atencién a la concomitancia y tensio-
nes existentes entre la triangulacién cuerpo-arte-ritual,
misma que he llamado anteriormente poiesis-ritual (Za-
carias, 2022). Dicha nocién propone entender al arte ya
no como un objeto de consumo y distincion social que
se juega a través de la “experiencia estética”, el “buen
gusto” o la validacion institucional, sino como un proceso
en el que la implicacién ritual del cuerpo es la base de
transformaciones materiales.

En el caso del arte, el estudio realizado por Larry Shiner
(2014) por ejemplo, nos muestra que, en realidad, “el

2 Los wixaritari (pl) son también conocidos bajo el exdnimo de
huicholes. Cultura que habita en el noroeste de México en diferentes esta-
dos como Durango, Nayarit, Jalisco, Zacatecas y San Luis Potosi.

3 Este cruce metodoldgico de perspectivas responde a la moti-
vacién de reconsiderar el lugar de las comunidades llamadas “indigenas”
como sujetos de conocimiento en un panorama epistemoldgico amplio

y a su vez, de resituar la tradicidén occidental “dentro de la pluralidad del
mundo” como Yasnaya Aguilar (2022, p.116) o César Carrillo (2006) lo
proponen.



sistema del arte moderno no es una esencia ni un desti-
no. [...] El arte [...] es una invencion europea que data de
apenas doscientos afios” (Shiner, 2014, p. 21). Ademas,
segun Shiner, esta forma moderna de entender el arte,
donde la estética tuvo un rol importante, es completa-
mente excluyente pues cred divisiones entre arte mayor/
arte menor o arte/artesania. Sin mencionar, por supues-
to, que los esclavos, campesinos, la clase trabajadoray la
mayoria de las mujeres no eran consideradas lo suficien-
temente inteligentes para el Arte Mayor (Shiner, 2014, p.
198): cuerpos sitiados de las experiencias sensibles.

Bajo estas mismas premisas, tanto Katya Mandoki (2008)
como Walter Mignolo (2010) se han preocupado por re-
cuperar el sentido original griego de aesthesis, que de al-
guna manera prioriza al cuerpo y su capacidad de percibir
y sentir. Para Mignolo esto liberaria a aesthesis de la colo-
nizacién ejercida por la estética moderna y su corolario:
lo bello. Por otro lado, encontramos también el concepto
wixarika de nierika® que se halla igualmente al origen de
nuestra propuesta pues plantea un entendimiento am-
plio de la percepcidn, la vision y lo sensible, articulando
varios aspectos de la ritualidad wixarika (Kindl, 2008). El
didlogo entre el concepto de nierika y el de aesthésis en
su sentido griego se presenta fecundo y nos hace advertir
gue el ritual es mas que una tradiciéon repetida sistema-
ticamente, es una forma de (re)hacer mundo donde sin
duda el cuerpo modula procesos dadores de sentido. Es
asi como en este trabajo nos proponemos descentralizar
los conceptos de arte y cuerpo de su matriz moderno/oc-
cidental, poniendo el foco en la poiesis (Passeron, 1989)
como un proceso de devenir del cuerpo.

4 La nocidn de nierika evoca también los célebres cuadros de
estambre popularizados en los afios cincuenta, sesenta y setenta. Pero
vemos que no sélo estos cuadros van a obtener la categoria de nierika y
muchos de los objetos rituales, joyas y las pinturas faciales seran conside-
radas también dentro de esta categoria

Po(i)éticas del cuerpo mas alla de la piel // Armando Zacarias

Cuerpo-sin-Naturaleza

Del lado de lo que Illamaremos arte occidental, encon-
traremos en la performance didlogos cercanos con la
cuestion del cuerpo y el ritual. En ese registro, la artista
francesa Pascale Weber, compartiendo y desglosando su
practica artistica y retomando mucho de su propia al cre-
cer en Indonesia, propone la nocidén cuerpo-naturaleza
(2015). En dicha propuesta, Weber nos habla de los vin-
culos invisibles que se despliegan en sus performances
in situ y que, como en toda performance, se juegan en lo
espontaneo.

Sin embargo, en esa idea de cuerpo-naturaleza encon-
traremos con esa manera de insinuar que cuerpo y na-
turaleza preexisten como entidades separadas que inte-
ractUan. Desglosemos esta problematica interrogando de
igual manera los términos cuerpo y naturaleza.

Primeramente, me permito compartir la dificultad a la
qgue me he enfrentado para encontrar una palabra en la
lengua wixarika que exprese lo que el mundo occidental/
occidentalizado entiende como cuerpo. De la misma ma-
nera que Michel Foucault no encuentra una palabra que
designe la unidad del cuerpo en los griegos de Homero
(Foucault, 2009 p. 18), me temo que esto es un poco si-
milar en la cultura Wixarika. De ahi que los estudios sobre
el cuerpo dentro de esta cultura como los de llario Ros-
si (1997), Olivia Kindl (2014), Arturo Gutiérrez del Angel
(2014) y Mariana Fresan (2010) y sus interpretaciones an-
tropoldgicas sean fuentes de discusion constructiva muy
interesantes. Sin embargo, nos remitiremos a las perso-
nas de habla wixarika y mi investigacién en textos escri-
tos en wixarika por mara'kate® recopilados y publicados

5 Mara’kame (sl), mara’kame (pl), es el titulo que reciben las
personas que, después de un largo camino ritual y de ascetismo, adquieren
un alto nivel de conocimiento y sabiduria dentro de las comunidades wixa-
ritari. Las y los mara’kate estan ligados a las cuestiones de sanacién, pero
también se hacen cargo de liderar y articular los rituales

257



258 Corpo-grafias // Vol. 12, Num. 12 // enero-diciembre 2025

por Diana Negrin (2019). En estos textos la palabra para
expresar la idea de cuerpo es tewiyari. Por otro lado, en
clases de wixarika con el maestro Hayuaneme Mijarez y
en entrevistas se me fue dicho que la palabra mas cerca-
na a esta idea seria efectivamente tewiyari, concordando
con los textos de los mara’kate. Muchos etndlogos han
cometido el error de ligar la palabra tewiyari a iyari, que
significa corazdn en wixarika. No obstante, las y los wixa-
ritari me advirtieron que la palabra iyari no tiene nada
que ver con tewiyari. Profundizando en la lengua wixarika
vemos que el sufijo-yari indica de hecho un nexo entre
los referentes que se mencionan antes de él, apuntando
gue se trata de una relacién de consistencia, fabricacién
o constitucion. Por ejemplo, tewi estd ligado a la nocién
de personay a la vez con el nimero veinte. Inferimos en-
tonces que la construccion aglutinante de tewiyari se tra-
duciria como “aquello que constituye a una persona”, lo

Imagen 1. Riviere Eternité #3, (Quebec, 2015).
Photo performance. Hantu (Weber+Delsaux).

que hace surgir mas cuestionamientos, pues como dice
Timothy Morton “ser una persona significa jamas estar
segura/o de ser una” (Morton, 2019, p. 24).

Todo este proceso nos lleva a diferentes conjeturas, la
principal es que hablar de cuerpo en wixarika no repre-
senta una entidad bien delimitada. Ademas, basdndonos
en entrevistas y la observacion de varios rituales que tie-
nen por objetivo encarnar a divinidades o ancestros deifi-
cados, podemos deducir también que el cuerpo tampoco
es concebido como una unidad® fija, pues los procesos
de encarnacion y transformacion que puede haber por
ejemplo en las peregrinaciones o rituales de iniciacion

6 A diferencia de lo publicado por Mariana Fresan argumentan-
do que en wixarika existe la formulacién xeitewiyari, donde xei alude al
ndmero uno y en este caso hablaria de la unicidad, en los textos de los
mara’kate publicados por Diana Negrin se puede observar que ninguno
usara el término tewiyari acompafiado de xei.



revelan esta capacidad del cuerpo a ser diferentes cosas
o entes al mismo tiempo.

Observando esto es cuasi imposible no pensar en el con-
cepto de cuerpo-sin-organos propuesto por Gilles De-
leuze y Félix Guattari (1972), que nos invita a pensar el
cuerpo en términos de potencia y no de esencia. Surge
asi la idea del Cuerpo-sin-Naturaleza. Primero como una
continuidad de estas figuras de la filosofia contempo-
ranea, segundo por el hecho que la palabra naturaleza
tampoco existe en lengua wixarika y tercero, para agregar
una reflexiéon posthumanista a la idea de Pascale Weber.
Pensadores como Rosi Braidotti, Timothy Morton o Bru-
no Latour subrayan las diferentes problematicas que el
término naturaleza engendra no solamente en cuestio-
nes ecoldgicas sino en términos morales, delimitando y
filando al cuerpo de manera esencialista 0 como sinéni-
mo de una identidad fija. Por eso compartimos con Brai-
dotti que

la condicién encarnada del sujeto es una forma
de materialidad corporal que no puede reducirse
a una categoria natural o bioldgica. El cuerpo [...]
no es una esencia y mucho menos una sustancia
bioldgica, es un juego de fuerzas, una superficie
de intensidades, puros simulacros sin originales”
(Braidotti, 2005, pp. 36-37)

Bruno Latour hace diferentes lecturas sobre la nocidn de
naturaleza, evocaremos aquella que se usa para hablar
de lo puro y original (Latour, 2015 pp. 15-55). Como ho-
mosexual, una de las mayores aprensiones que tuve, so-
bre todo en un pais tan machista como México, fue ser
considerado como "antinatural", como si fuera un mons-
truo, una creacién artificial que no tiene derecho a amar
ni a existir, como si las construcciones sociales y morales
en torno a la sexualidad fueran “naturales”. Afladir una
vision naturalista al cuerpo es entonces una manera fa-

Po(i)éticas del cuerpo mas alla de la piel // Armando Zacarias

cil de esencializar y dar paso a ideologias depurativas e
identitarias que resultan peligrosas y xendfobas. Por tan-
to, vemos que una de las mayores limitantes para el cuer-
po es la idea de naturaleza misma.

En ese sentido me viene a la mente la exposicion que
tuvo lugar entre 2021 y 2022, “Homosexuales y Lesbia-
nas en la Europa nazi” en el Memorial de la Shoa en Paris,
donde observamos que, en casi todos los testimonios,
documentos de arresto y condenas aparece a menudo
el delito de “antinatural”. Como lo dice Bruno Latour, el
concepto de “naturaleza” “puede concebirse como un
conjunto de reglas cuasi legales” (Latour, 2015 p.31), vy
en este caso dio a los nazis un pretexto legal y moral para
castigar. En esa muestra encontramos la pieza Weiterma-
chen, de Ralf Marsault quien retoma la historia de Walter
Willi Erich Richter, un preso del campo de concentracién
de Sachsenhausen acusado de “lujuria antinatural” pues
este “no ocultaba su deseo de llevar ropa interior feme-
nina y hacia vestidos con papel crepé” (Marsault, 2013).
Walter murié en 1942 y es en 2013 que Marsault, en Sa-
chsenhaussen, realizé esta performance considerada por
el artista como un ritual en el que bailaba en ropa interior
de mujer y una falda de papel crepé. Podemos apreciar
un aspecto magico en el gesto del artista que hace re-
surgir la idea de poiesis-ritual como un proceso de trans-
formacién que no solo es ritual, sino también politica
pues durante este acto, Marsault en cierto modo, revivié
e incorpord a Walter “reconectando con él, inventando
un ritual sin religion o improvisando un movimiento de
danza [...] buscando construir un espacio [...] para que un
soplo de vida sea compartido con la memoria de aquellos
a quienes se les negd” (Marsault, 2013).

Esta manera de ver en las obras de arte una posibilidad
de transformacién en las que el cuerpo explora sus po-
tencias y devenires me llevan también a las obras del

259



260 Corpo-grafias // Vol. 12, Num. 12 // enero-diciembre 2025

artista y mara’kame Yikaiye Kikame”: El desmembramien-
to de Takutsi Nakawé (1973) y El desmembramiento de
Watakame (1973)%. Estas dos piezas nos muestran, segin
la visién de Yicaiye Kikame, como son desmembradas la
Diosa Madre de todos los Dioses y bisabuela wixarika, asi
como el primer agricultor Watakame, y de las partes de
sus cuerpos nacieron nuevas plantas y animales (Yikaiye,
2019 p.153-155). Estas imagenes miticas pero encarnadas
en esas piezas nos muestran un devenir del cuerpo que
no solo es poético, pues podemos transponerlo en nues-
tra realidad material pensando en los cuerpos putrefactos
que compostan la tierra.

Mas alla de la piel

El dualismo moderno de mente-cuerpo sugiere una jerar-
quiay muestra una forma de desprecio al cuerpo al tomar-
lo como un receptdculo de la mente o como una “prisién”
oincluso una “jaula” como lo sugiere la exposicion titulada
My Body is a Cage (Mi cuerpo es una jaula) en el Museo
de Arte Contemporaneo de Marsella curada por Denis Gie-
len. En una entrevista a propdsito de la exposicion, Gielen
apunta que es “la mente quien posee la llave de esta jaula”
(D. Gielen, comunicacién personal, 2016), reproduciendo
exactamente el mismo discurso moderno en el que se va-
lorizan entidades etéreas y se desdefia al cuerpo, lo cual es
en muchos sentidos problematico sobre todo si hablamos
del arte o del cuerpo y su materialidad. Michel Foucault
por su lado revirtié esta dicotomia al decir que el alma es
la prision del cuerpo (Foucault, 1993 p.38). Cabe sefialar
que Foucault distingue el alma de la teologia cristiana de
un alma moderna, que interpretamos como una prisién in-
material construida por la moral del Humanismo.

7 Yikaiye Kikame conocido también con su nombre hispano José
Benitez Sanchez, es sin duda uno de los mas grandes artistas del mundo
wixarika. Su trabajo se ha expuesto en todo el mundo y es un nombre clave
en lo que concierne los nierikate (forma plural de nierika) o pinturas con
estambre.

8 Ambas obras pueden ser consultadas en el sitio: «www.wixarika.
org/es/artists/josé-benitez-sanchez»

Aqui encontramos otro problema subyacente a la moder-
nidad, pues es en la moralidad humanista que se articu-
lan y operan muchos de los circuitos de poder que no
solamente encarcelan al cuerpo en esencias, identidades
0 una supuesta naturaleza, sino que ademas se le sitia-
ria como un sistema cerrado individual (Le Breton, 2013)
cuya periferia es la piel. Si retomamos entonces las obras
del artista Yikaiye Kikame como un ejercicio posthumano
para repensar nuestras subjetividades y nuestra idea de
cuerpo, estas piezas nos invitan a entender los cuerpos
desde sus potencialidades mas allad de una periferia de-
limitante. Incluso entenderemos el devenir del cuerpo
mas alld de su propia “vida consciente”, es decir, la muer-
te como transformacién, un devenir.

Partiendo de estos cuestionamientos, de mi acercamien-
to con los wixaritari y de repensar la practica artistica
como un ritual, en 2020 realicé la obra titulada Cuerpo
Pagano. Una serie de fotografias que documentan de
manera poética la realizacién de una escultura en musgo
a partir de moldes de mi propio cuerpo, una forma de ex-
tension corporal o extra-corporalidad. Habiendo también
participado en varios rituales wixaritari, pude notar que
algo central en muchas ceremonias es la ofrenda asi que,
a manera de ofrenda, esta escultura fue hecha con la fi-
nalidad de ser depositada en un campo donde viviria y se
transformaria y donde el cuerpo conectaria con alterida-
des no humanas, mismas que han sido desprovistas de
agencia por el Humanismo occidental. Lo central en esta
obra no son las fotos, es el proceso ritual-artistico que
me permitié entender que las conexiones entre cuerpoy
el mundo no se dan a partir de dos entidades separadas
que interacttan, como dice Angeles Erafia,

... la conexiéon no le pertenece a algo —a una cosa o
entidad—, no es propiedad de ningln término del
par. El nexo no esta dentro ni fuera de las cosas;
esta entre ellas, entre nosotras. Lo primario, lo co-



Imagen 2. Cuerpo pagano. (2020). Armando
Zacarias. Photo performance.

mun, es lo que a todas nos hace, lo urde al todo.
(Erafia, 2021, p. 142)

Retomando entonces las practicas wixaritari y el estudio
realizado por Arturo Gutiérrez del Angel (2014), el autor
nos remonta a su encuentro con Yicaiye Kikame citado
anteriormente. Yicaiye sefiala tres partes del cuerpo: la
superior, la central y la inferior. Estas zonas no solamente
estan intimamente unidas a la cuestiéon territorial con-
densada en el objeto ritual tsikiri®, estas zonas, asi como
la forma de orientar el cuerpo en el espacio, de acuerdo
con lo mencionado por Gutiérrez y Yicaiye, tienen que

9 El ojo de dios o tsikiri, se trata de un objeto construido a forma
de rombo con estambre. A pesar de su alta comercializacidén sobre todo
para el mercado new age que lo considera un mandala, es un objeto que
sigue presente en la ritualidad wixarika a manera de ofrenda o como
objeto apotropaico. Dada su clasificacidn en la categoria de nierika por
los wixaritari, este objeto posee una ontologia sumamente complejay en
continua reconfiguracion.

Po(i)éticas del cuerpo mas alla de la piel // Armando Zacarias

ver con el Sol y sus movimientos (2010, 2014). Es decir,
por mas que la piel pareciera ser el limite del cuerpo, tan
solo el hecho de concebir un esquema en el que se toma
como referencia lo no humano, en este caso el Sol, auna-
do al hecho de que no hay una palabra en wixarika que
traduzca la semidtica occidental de cuerpo, pareciera
gue podriamos ver, en estas formas de crear y producir
cosmos, diferentes ldgicas del cuerpo mas alla de la piel.

Un conflicto aparente surge si empezamos a concebir al
cuerpo como sistema abierto, y es que entonces el dualis-
mo interior/exterior se vuelve obsoleto, pero ées esto en
verdad un problema? Explorando esta tension entre inte-
rior y exterior donde la piel es el supuesto limite, surge la
obra Soma exoderma. A partir de un gesto que todos ha-
ciamos cuando éramos nifios, pegué una cinta adhesiva
a mi piel con el fin de capturar su textura. Luego, pegué

261



262

Imagen 2. Cuerpo pagano. (2020). Armando Zacarias. Photo performance.

la cinta sobre papel negro para resaltar las texturas del
estrato cérneo, una capa compuesta esencialmente de
células muertas, mismas que se renuevan para dar vida
a otras células durante un periodo de tres semanas. Esto
sin duda me hace nuevamente pensar en los vinculos en-
tre la vida y la muerte y surge la pregunta: ¢las muestras
gue se ven en la pieza son también cuerpo? éUna parte
de mi? Incluso si nos reducimos a nuestra antitesis para
la cual la piel delimita el cuerpo, estas obras que contie-
nen piel son también cuerpo, pero configuradas ahora
como una extra-corporalidad. Esta idea ya ha sido trata-
da en el ambito artistico por Marion Laval-Jeantet con la

Corpo-grafias // Vol. 12, Num. 12 // enero-diciembre 2025

pieza Cultura de piel de artista realizada con su duo Art
Orienté Objet, que consiste literalmente en una serie de
culturas de su propia piel por medio de procesos en la-
boratorio. Las pieles se presentan tatuadas dentro de un
frasco y son, en voz de la artista “la configuracion de una
experiencia vivida que me permite observar, a distancia,
una parte de mi misma” (Laval-Jeantet, 2011 p.17).

Pienso ahora en aquella teoria que argumenta que el
70% del polvo de una casa es piel muerta, ademds de
bacterias, virus, acaros, heces, entre otros. En México,
impregnados de las practicas catélico-paganas, cuando



visitamos la casa de alguien solemos hablar de las "vibra-
ciones" o "energia" del lugar. Tratando de leer esto bajo
la 6ptica del monismo, si la hipotesis piel/polvo es cierta
y si asumimos que el cuerpo existe mas allad de la piel,
las casas estarian literalmente impregnadas de los cuer-
pos de sus habitantes. No es de extrafiar que en muchas
practicas como el vudu o la brujeria en México se suele
pedir el cabello, ropa o pertenencias intimas de la per-
sona a la que deseamos afectar, pues finalmente estos
objetos hacen también parte de su persona. Luego, esta
reflexion se agudizo al pensar en secreciones como el su-
dor, la saliva, la orina, deposiciones, eyaculaciones o la
menstruacion, que ademas en el campo médico ayudan
a determinar si el cuerpo padece algun virus, deficiencias
u otros malestares.

Y mas alla de las secreciones corporales, el movimiento
mismo nos habla de la multiplicidad del cuerpo. Gran
parte del trabajo de Francis Bacon buscaba, como él mis-
mo decia, capturar el movimiento del cuerpo como se
capta la baba del caracol en una superficie. Mas contem-
pordnea, Heather Hansen nos muestra trabajos donde
el cuerpo y el movimiento son agentes productores™. La
artista, sentada en la playa vio la huella de su cuerpo en
la arena, lo que la inspird a luego sustituir la arena por
un gran lienzo sobre el cual ejecuta sus movimientos que
guedan impregnados al carboncillo. Estas obras son hue-
lla de una poiesis en las que el cuerpo, los objetos vy los
movimientos estan imbricados en flujos dificiles de deli-
mitar. Pienso de igual manera en la artista eslovena Spe-
la Petric y su performance Skotopoiesis, donde la artista
se mantuvo durante 20 horas de pie frente a un espacio
donde germinaba berro. Detrds de la artista se encon-
traba una luz potente que proyectaba la sombra de la
artista hacia el germen de berro, dando como resultado
una silueta amarillenta sobre el berro correspondiente a

10 Su trabajo es visible en: «https://www.youtube.com/watch?v=-
C40Bc-0lnpg»

Po(i)éticas del cuerpo mas alla de la piel // Armando Zacarias

la sombra de Petric, mostrandonos que su sola presencia,
la luz y la sombra se mezclaron para dar testimonio del
cuerpo y su presencia mas alla de la piel.

Las diferentes lecturas y perspectivas cruzadas con las
practicas wixaritari nos conducen a considerar al cuerpo
en una ontologia némada como lo propone Rosi Braido-
tH (2000, 2015) o de una ontologia relacional (Escobar,
2015; Erafia, 2021) donde “nada, (ni los humanos ni los
no humanos) preexiste las relaciones que nos constitu-
yen. Todos existimos porque existe todo” (Escobar, 2015).
Surge la pregunta de si la magia, las experiencias espi-
rituales o misticas —suscitadas en general por rituales—,
son entonces aquellos momentos donde se concientiza
esta existencia relacional entre lo humano y no humano.
Si bien en el campo del arte estamos continuamente re-
pensando nuestros gestos, no hace falta quedarnos en
ese dominio y ver la magia de lo cotidiano como Mandoki
nos invita a hacerlo. Con solo respirar nos integramos con
el arbol, con comer nos integramos con los productos ve-
getales o animales. Al orinar, al transpirar o en el sexo y a
través de todos esos gestos cotidianos experimentamos
no solamente al cuerpo mas alla de la piel, sino que expe-
rimentamos también corporalidades humanas y no hu-
manas formar parte de la multitud que nos habita, como
dice Karen Barad:

Todo tocar involucra una alteridad infinita, de
modo que tocar al otro/a, es tocar a todos los
otros/as, incluyo el “si mismo”, y tocar el “si mis-
mo” implica tocar al extrafio (a los muchos extra-
fios) que hay en mi. Incluso los mas pequefios frag-
mentos de materia son una multitud insondable.
(Barad, 2023, p. 43)

263



264

Corpo-grafias // Vol. 12, Num. 12 // enero-diciembre 2025

Conclusién

Los cuestionamientos que emergen del término natura-
leza nos llevan a preguntarnos si el concepto de identi-
dad puede derivar en estos mismos peligros limitantes,
auto sugestivos y esencializadores que fijan al cuerpo
en una imposibilidad de devenir!!: gesto primario de las
practicas artisticas y rituales.

Por otro lado, si leemos el ritual, la creacién artistica y
la experiencia espiritual como formas de la performativi-
dad posthumanista intraactiva!? de Karen Barad y su rea-
lismo agencial, nos preguntaremos si mas que hablar de
cuerpo deberiamos hablar de corporeidades no antropo-
morfas que existen relacionalmente como nubes, como
polvo, como “aire, oxigeno nitrégeno y argon, sin forma
definida” (Cano, 1984, 1m26s), y preguntarnos si estas
formas mas intimas, po(i)éticas y relacionales de enten-
dernos, ademas de desplazar los marcos jerarquicos occi-
dentales, nos abren lineas epistemoldgicas sensibles que
nos permitan entender que conocer “lo otro” es también
conocer un aspecto de “si-misma/o” mas allad de la piel
en un complejo sistema relacional de corporalidades:
“somos tus encarnadas que se mirany se tejen en la otra
y con ella” (Erafia, 2021, p. 132).

11 Como lo ha avistado ya Silvia Federici en su texto Federici, Silvia
(2020). Par-dela les frontiéres du corps: repenser, refaire et revendiquer le
corps dans le capitalisme tardif, Paris: Editions Divergences.

12 El término de intraaccién de Karen Barad se opone a la nocion
de interaccion, que supone que hay individuos preexistentes que interac-
tuan de manera diferencial. Para Barad, los individuos no estan predeter-
minados, dependen de relaciones multiples e iterativas que los materializa.

Referencias

Aguilar, Y. (2022[2018]). Nous sans I’Etat (A. Semat, Trad.).
Ici-bas. [Un nosotrxs sin Estado. México: OnA Ediciones].

Barad, K. (2023). Cuestion de materia. Trans/Materia/
Realidades y performatividad queer de la naturaleza (S.
Veto, Trad.; 1.a ed.). Holobionte Ediciones.

Braidotti, R. (2003). Les sujets nomades féministes com-
me figure des multitudes. Multitudes, 12(2), p.27. «ht-
tps://doi.org/10.3917/mult.012.0027»

Braidotti, R. (2005). Metamorfosis: Hacia una teoria ma-
terialista del devenir. Akal Ediciones.

Braidotti, R. (2015). Lo posthumano (J. C. Gentile Vitale,
Trad.). Gedisa.

Cano, J. M. (1984). Aire [Cancidn] en Ya viene el Sol. Espa-
fa: CBS-Mecano

Carrillo Trueba, C. (2006). Pluriverso: Un ensayo sobre el
conocimiento indigena contempordneo (1. Ed). Universi-
dad Nacional Auténoma de México.

Citro, S. (2014). Cuerpos significantes. Nuevas travesias
dialécticas. Corpo Grafias Estudios criticos de y desde
los cuerpos, 1(1), 10-43. https://doi.org/10.14483/cp.
v1i1.8414

Citro, S. V., Podhajcer, A., Roa, M. L., & Rodriguez, M.
(2020). Investigar desde la performance. Antropologia
Experimental, 20, 13-24. «https://doi.org/10.17561/rae.
v20.02»

Damasio, A. (1996). El error de Descartes: La razon de las
emociones. A. Bello.



Deleuze, G., Guattari, F., & Deleuze, G. (1980). Mille pla-
teaux. Ed. de minuit.

Deleuze, G., Guattari, F., & Deleuze, G. (2012). L anti-CEdi-
pe. Ed. de Minuit.

Erafia, A. (2021). De un mundo que hila personas: O de
la inexistencia de la paradoja individuo/sociedad (1. Ed.).
Instituto de Investigaciones Filosoficas, Universidad Na-
cional Autonoma de México.

Escobar, A. (2015). Territorios de diferencia: La onto-
logia politica de los “derechos al territorio”. Cuadernos
de Antropologia Social, 35(41), pp.25-38. «https://doi.
org/10.5380/dma.v35i0.43540»

Federici, S. (with Falquet, J.). (2020). Par-dela les fron-
tieres du corps: Repenser, refaire et revendiquer le corps
dans le capitalisme tardif. L. Nicolas-Teboul (Trad.). Edi-
tions Divergences.

Foucault, M. (1993). Surveiller et punir: Naissance de la
prison. Gallimard.

Foucault, M. (2009). Le corps utopique suivi de Les hété-
rotopies. Nouvelles éd. Lignes.

Fresan Jiménez, M. (2010). El cuerpo humano entre los
huicholes visto a la luz de la simbologia mesoamericana
[UNAM]. «https://ru.dgh.unam.mx/handle/DGB_UNAM/
TES01000653929»

Gielen, D. (2016). Une exposition doit étre 'occasion d’une
réflexion sur notre humanité, sur ce que signifie «étre au
monde», vivre au quotidien, tomber amoureux, exprimer
ou retenir ses sentiments (...) (S. Laurent). [Comunicacién
personal].

Po(i)éticas del cuerpo mas alla de la piel // Armando Zacarias

Gutiérrez del Angel, A. (2010). Las danzas del padre sol:
Ritualidad y procesos narrativos en un pueblo del occi-
dente mexicano (1. ed). Universidad Nacional Auténoma
de México, Instituto de Investigaciones Antropoldgicas:
Universidad Auténoma Metropolitana, Unidad Iztapala-
pa, Departamento de Antropologia, Colegio de San Luis:
M.A. Porrua.

Gutiérrez del Angel, A. (2014). Las metéforas del cuerpo.
¢Mas alla de la naturaleza... o con la naturaleza? Revista
de El Colegio de San Luis, 5, pp. 258-286. «https://doi.
org/10.21696/rcsl052013540»

Kindl, O. (2008). El arte como construcciéon de la vision:
Nierika huichol, interacciones sensibles y dindmicas crea-
tivas. Diario de campo. Suplemento, 48, pp.33-57.

Kindl, O. (2014). El cuerpo y la cuerda: El ritual de la ama-
rrada de los peyoteros huicholes (occidente de México).
Ateliers d’anthropologie, 40. «https://doi.org/10.4000/
ateliers.9749»

Latour, B. (2015). Sur l'instabilité de la (notion de) nature.
En Face a Gaia: Huit conférences sur le nouveau régime
climatique (pp. 15-55). La Découverte : Les Empécheurs
de penser en rond.

Laval-Jeantet, M. (2011). De l'incorporation du sens. Ca-
hiers de recherche sociologique, 50, pp.15-32. «https://
doi.org/10.7202/1005975ar»

Mandoki, K. (2008). Estética cotidiana y juegos de la cul-
tura (2. Ed.). Siglo Veintiuno.

Marsault, R. (Dir). (2013, 2015-06). Weitermachen! [Per-
formance/video]. «https://vimeo.com/148013866»

265



266 Corpo-grafias // Vol. 12, Num. 12 // enero-diciembre 2025

Mignolo, W. D. (2010). Aiesthesis decolonial. Calle14,
4(4), pp.13-25.

Morton, T. (2019). La pensée écologique. C. Wajsbrot
(Trad.). Zulma.

Negrin da Silva, D. (Ed.) (with Instituto Cultural Cabafias
(Guadalajara, Mexico), & Centro de Investigacion Wixari-
ka). (2019). Grandes maestros del arte wixdrika: Acervo
Negrin (1 Ed.). Secretaria de Cultura de Jalisco: Arquit6-
nica.

O'Reilly, S., & Echasseriaud, L. (2010). Le corps dans l'art
contemporain. Thames & Hudson.

Passeron, R. (1989). Pour une philosophie de la création.
Klincksieck.

Rossi, I. (1997). Corps et chamanisme: Essai sur le plura-
lisme médical. A. Colin.

Shiner, L. E. (2014). La invencidn del arte: Una historia cul-
tural (1 Ed.). Paidos.

Weber, P. (2015). L'attachement. Editions Al Dante.

Yikaiye Kikame. (2019a). “El desmembramiento de Takut-
si Nakawé”. En D. Negrin da Silva (comp.), Grandes maes-
tros del arte wixdrika: Acervo Negrin (1 Ed.), (pp. 152-
153). Secretaria de Cultura de Jalisco: Arquitonica.

Yikaiye Kikame. (2019b). “El desmembramiento de Wa-
takame”. En D. Negrin da Silva (comp.), Grandes maestros
del arte wixdrika: Acervo Negrin (1 ed.), (pp. 154-155).
Secretaria de Cultura de Jalisco: Arquitdnica.



‘Gala Achura Karpa’, Skating Nikki. Encuentro Internacional de Circo y sus Saberes — Achura Karpa. Centro Nacional de las Artes, Bogota, marzo, 2024. Foto: Nicolas Mahecha



