
SE
CC

IÓ
N

 C
EN

TR
AL

Expandir el cuerpo: 
Teorías de la danza y 
opción estética
decolonial  
Articulo de reflexión 

Juan Ignacio Vallejos
Universidad Provincial de Córdoba, Argentina
juanignaciovallejos@upc.edu.ar
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1396-6974

_

Recibido: 31 de julio de 2025
Aprobado: 3 de octubre de 2025

Como citar: Vallejos, J.I. (2026). Expandir el cuerpo: 
Teorías de la danza y opción estética decolonial. 
Calle 14 revista de investigación en el campo del 
arte, 21(39), 151-164.
DOI:  https://doi.org/10.14483/21450706.23974

Resumen
El presente artículo busca, en primer lugar, ofrecer 
una síntesis acotada de lo que consideramos son 
los lineamientos centrales de la opción estética 
decolonial. A partir de allí, identificamos ciertas zonas 
de tensión en relación con la teoría estética de la 
danza, particularmente en torno a nociones como 
representación, autorreferencialidad, metáfora, 
forma, identidad, colonialismo estético y saberes 
artísticos. Si la idea de descentramiento, que 
subyace a nuestro planteo opera, en última instancia, 
como una estrategia interpretativa móvil y abierta a 
múltiples lecturas, proponemos la idea de expansión 
coreográfica como un posible punto de encuentro 
entre la opción decolonial y la teoría crítica de la 
danza. En definitiva, sostenemos que la preeminencia 
de la noción de espacio por sobre la de tiempo, 
así como la conceptualización de la expansión del 
cuerpo como forma de emancipación política, 
constituyen un eje de confluencia entre ambos 
enfoques.

Palabras clave 
Danza contemporánea; Danza y política; Estética de 
la danza; Estudios de danza; Filosofía de la danza; 
Pensamiento decolonial.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es

SE
CC

IÓ
N

 C
EN

TR
AL



152 // CALLE14 // volumen 21, número 39 // enero - junio de 2026

Expanding the Body: Theories of Dance and Decolonial Aesthetic Option

Abstract
This article begins by offering a concise synthesis of what we consider to be the central 
tenets of the decolonial aesthetic option. From this foundation, we move on to identify 
specific zones of tension in relation to aesthetic theory in dance, particularly concerning 
notions such as representation, self-referentiality, metaphor, form, identity, aesthetic 
colonialism, and artistic knowledge. If the idea of decentering, which underlies our argument, 
ultimately operates as a mobile interpretive strategy open to multiple readings, we propose 
the notion of choreographic expansion as a potential point of convergence between the 
decolonial option and critical dance theory. We ultimately argue that the prioritization of 
space over time, along with the conceptualization of bodily expansion as a form of political 
emancipation, marks a crucial intersection between both approaches. 

Keywords
Contemporary dance; Dance and politics; Dance aesthetics; Dance studies; Decolonial 
thought; Philosophy of dance. 

Élargir le corps : théories de la danse et option esthétique décoloniale

Résumé
Cet article cherche, en premier lieu, à offrir une synthèse limitée de ce que nous considérons 
comme les lignes directrices centrales de l'option esthétique décoloniale. À partir de là, nous 
identifions certains domaines de tension en relation avec la théorie esthétique de la danse, en 
particulier autour de notions telles que la représentation, l'auto-référentialité, la métaphore, 
la forme, l'identité, le colonialisme esthétique et la connaissance artistique. Si l'idée de 
décentralisation, qui sous-tend notre approche, fonctionne, en fin de compte, comme 
une stratégie interprétative mobile ouverte à multiples lectures, nous proposons l'idée d' 
expansion chorégraphique comme point de rencontre possible entre l'option décoloniale et 
la théorie critique de la danse. En résumé, nous soutenons que la prééminence de la notion 
d'espace sur celle du temps, ainsi que la conceptualisation de l'expansion du corps comme 
forme d'émancipation politique, constituent un axe de confluence entre les deux approches. 

Mots-clés
danse contemporaine ; Danse et politique ; Esthétique de la danse ; Études en danse ; 
Philosophie de la danse ; Pensée décoloniale. 

Expandindo o Corpo: Teorias da Dança e Opção Estética Decolonial

Resumo
Este artigo procura, em primeiro lugar, oferecer uma síntese limitada do que consideramos 
serem as orientações centrais da opção estética decolonial. A partir daí, identificamos certas 
áreas de tensão em relação à teoria estética da dança, particularmente em torno de noções 
como representação, autorreferencialidade, metáfora, forma, identidade, colonialismo 
estético e conhecimento artístico. Se a ideia de descentralização, que está na base da nossa 
abordagem, opera, em última análise, como uma estratégia interpretativa móvel aberta a 
múltiplas leituras, propomos a ideia da expansão coreográfica como possível ponto de 
encontro entre a opção decolonial e a teoria crítica da dança. Em suma, argumentamos que 
a preeminência da noção de espaço sobre a do tempo, bem como a conceptualização 
da expansão do corpo como forma de emancipação política, constituem um eixo de 
confluência entre ambas as abordagens. 

Palavras-chave 
Dança contemporânea; Dança e política; Estética da dança; Estudos em dança; Filosofia da 
Dança; Pensamento descolonial. 



Expandir el cuerpo: Teorías de la danza y opción estética decolonial  // Juan Ignacio Vallejos  // 153

El Grupo Modernidad/Colonialidad surgió a finales 
de la década de 1990, siendo integrado por intelec-
tuales como Aníbal Quijano, Walter Mignolo, Edgardo 
Lander, Ramón Grosfoguel, Enrique Dussel y Santiago 
Castro-Gómez. Desde su fundación, el grupo ha 
fomentado reflexiones colectivas sobre el arte, fun-
damentalmente en el campo de las artes visuales y 
de la performance. Así, han sido producidas publica-
ciones como Estéticas y opción decolonial (Mignolo 
& Gomez, 2012), Arte y estética en la encrucijada 
descolonial (Palermo, 2009) y Estéticas fronterizas: 
diferencia colonial y opción estética decolonial 
(Gómez, 2015). Si bien estos trabajos no han incluido 
artículos referidos a la danza escénica, en los últimos 
años ha habido un interés creciente en el enfoque 
decolonial aplicado al campo de los Estudios de 
danza latinoamericanos. 

En Argentina, la investigadora Susana Tambutti (2007; 
2008) fue pionera en incorporar una perspectiva 
decolonial en sus trabajos, tanto en el ámbito de 
la investigación como en el de la docencia. Desde 
entonces, diversos estudios han abordado esta 
problemática desde enfoques complementarios 
(Cadús, 2019; Guarato, 2019; Tambutti & Gigena, 2018; 
Vallejos, 2020). Ignacio González (2023) ofrece una 
síntesis crítica de estos aportes y del modo en que 
los estudios de danza, al menos en Argentina, han 
intentado adoptar enfoques específicos en relación 
con sus objetos de investigación. En nuestro caso, el 
interés por esta temática radica en la posibilidad de 
identificar las especificidades de la danza escénica 
como objeto de investigación histórica y teórica, 
pero también como práctica política de descoloni-
zación. Entendemos que una teoría decolonial de 
la danza debería no solo revalorizar el estudio de 
fuentes históricas invisibilizadas por el colonialismo, 
sino también promover modos de agenciamiento 
artístico, político e intelectual.

Esta tarea implica necesariamente atender a las parti-
cularidades de un pensamiento decolonial formulado 
desde la investigación en danza, es decir, un análisis 
capaz de incorporar herramientas teóricas propias 
de la disciplina. Esto resulta fundamental ante la 
tendencia que observamos, al menos en la bibliogra-
fía citada, de centrarse en la aplicación de concep-
tos provenientes de la teoría decolonial —como la 
“desobediencia epistémica”— o de la teoría feminista 
—como el “conocimiento situado”— al campo de los 
Estudios de danza. Por nuestra parte, consideramos 
que el desafío consiste en propiciar una confluencia 

equitativa entre el pensamiento decolonial y la teoría 
de la danza. En este sentido, proponemos la noción 
de descentramiento como punto de partida para esta 
reflexión, ya que se trata de una idea que puede arti-
cularse con ambos marcos teóricos —el de la teoría 
de la danza y el de la opción decolonial— y que, a 
nuestro entender, permite avanzar hacia una emanci-
pación estética de las prácticas dancísticas.

El origen del concepto de descentramiento, al menos 
en el sentido en el que se lo entiende aquí, remite 
a un proyecto colectivo que ha tomado la forma 
de una red de colaboración académica y artística 
llamada Descentradxs - Descentrar la investigación 
en danza. Esta surgió en 2020 como resultado de 
una iniciativa colectiva orientada a problematizar 
el carácter eurocéntrico de los Estudios de Danza 
en el plano internacional. Fue en ese contexto que 
emergió la voluntad de explorar el descentramiento: 
una idea que remite a formas de resistencia al colo-
nialismo, pero que no se alinea automáticamente con 
una corriente teórica preestablecida y, sobre todo, 
conserva una dimensión cinética y coreográfica. 

El descentramiento puede utilizarse para visualizar 
un cambio en la propiocepción o puede sugerir una 
forma de desidentificación con respecto a un para-
digma determinado; en consecuencia, puede remitir 
a una idea de apertura, pero también a la subver-
sión de un orden. Descentrar es correr el foco de la 
mirada, pero también experimentar un desequilibrio, 
una pérdida del eje corporal o espiritual (Vallejos, 
2021). El concepto puede contribuir a un trabajo 
historiográfico —por ejemplo, a través del descen-
tramiento con respecto a fuentes históricas canóni-
cas—, pero también a la construcción de una teoría 
de la danza articulada desde la misma práctica. 

El presente artículo se propone, en primer lugar, ofre-
cer una síntesis acotada de lo que consideramos son 
los lineamientos centrales de la opción estética deco-
lonial. A partir de allí, buscamos identificar ciertas 
zonas de tensión con respecto a la teoría de la danza 
en torno a nociones como representación, autorrefe-
rencialidad, metáfora, forma, identidad, colonialismo 
estético y saberes artísticos. Si la idea de descentra-
miento opera, en última instancia, como una estrate-
gia interpretativa móvil y abierta a múltiples lecturas, 
postulamos la noción de expansión como un posible 
punto de encuentro entre la opción decolonial y la 
teoría crítica de la danza.



154 // CALLE14 // volumen 21, número 39 // enero - junio de 2026

La opción estética decolonial

Si tomamos como referencia el trabajo de Walter 
Mignolo, Zulma Palermo, Adolfo Albán Achinte, Pedro 
Pablo Gómez y Madina Tlostanova podemos encon-
trar coincidencias que, de algún modo, definen las 
principales características de la opción estética deco-
lonial. En primer lugar— y aquí se observa claramente 
la preeminencia del enfoque articulado por Walter 
Mignolo— dicha opción se ha propuesto redefinir las 
categorías utilizadas para el análisis de las prácticas 
artísticas. En este sentido, plantea la necesidad de 
“liberar la aisthesis”, es decir, el mundo de lo sensible, 
cooptado tempranamente por la estética europea a 
partir del siglo XVIII. Según Mignolo (2010), durante 
el periodo de la Ilustración en Europa se produce 
una restricción del sentido original de la aisthesis, 
que pasó a quedar asociada principalmente a una 
sensación de lo bello, redefiniéndose como estética. 
Mignolo caracteriza este proceso específicamente 
como una colonización de la aisthesis por parte de la 
estética, la cual entiende como una delimitación de la 
experiencia sensible. Liberar la aisthesis es, entonces, 
liberar el mundo de lo sensible, o reapropiarse de la 
experiencia sensible cooptada por el régimen colo-
nialista de la estética.

Mignolo (2010) asocia esta conversión de la aisthesis 
en estética con la teoría de Kant acerca de lo bello y 
lo sublime, —aunque quizás David Hume o Edmund 
Burke serían exponentes más claros de estos pos-
tulados, y no tanto Kant. En cualquier caso, la tesis 
de Mignolo es innegable: el colonialismo actúa en 
el terreno de lo sensible a partir de la imposición de 
cánones de belleza que reafirman su hegemonía. 
Esta misma tesis podría asociarse lo planteado por 
el pensador argentino Diego Sztulwark en su libro 
La ofensiva sensible (2019); Sztulwark entiende que 
lo sensible designa un terreno de disputa que está 
directamente conectado con lo político. El arte es 
justamente un campo en donde se enfrentan sen-
sibilidades que devienen práctica política. De este 
modo, creemos que la injerencia del colonialismo en 
el terreno de la sensibilidad es innegable, más allá de 
las discusiones exegéticas que puedan surgir alrede-
dor del significado de la estética en el siglo XVIII o del 
rol de lo bello en la determinación de la experiencia 
estética para Kant.

En otro orden, la opción estética decolonial identifica 
y somete a crítica las prácticas institucionales que 

reproducen cánones colonialistas. Según su análisis, 
estos cánones actúan como formas de control de 
las culturas, al operar descalificando hábitos y emo-
ciones ajenas a las normas eurocéntricas del gusto 
(Mignolo, 2010). La descalificación colonialista de 
otras estéticas genera como consecuencia el pro-
blema de la “negación de la mismidad”, es decir, de 
la negación de lo propio o del sí mismo en el plano 
de las prácticas artísticas (Achinte, 2009, p. 84). Es 
una idea que según Alban Achinte se remonta a 
los escritos de Franz Fanon (1974), en los que esta 
problemática es abordada en los términos de una 
“imposibilidad ontológica”. En concordancia con 
esta negación identitaria, el colonizado asume como 
propia la representación que el colono se hace de 
él. Frente a esta negación ontológica de la identidad 
se hace necesaria una reparación histórica y política 
que habilite prácticas de “re-existencia estética”, 
siguiendo el concepto utilizado por el mismo Alban 
Achinte. 

Zulma Palermo, por su parte, abona a esta idea a 
través de una cita de Aníbal Quijano en donde afirma: 
“Seguimos siendo lo que no somos. Y como resultado 
no podemos nunca identificar nuestros verdaderos 
problemas, mucho menos resolverlos” (Quijano, 2000, 
en Palermo 2014, p. 14). Para Palermo, la producción 
de la colonialidad en el campo de las artes se inicia 
con la conquista (2014). Por esto, las producciones 
culturales preexistentes a este fenómeno histórico 
son descartadas o consideradas solo en función de 
su carácter autóctono, el cual se concibe como un 
“rasgo de disvalor frente a la universalidad de las 
obras [canónicas]” (Palermo 2014, p. 10). En última 
instancia, la colonialidad radica en el “estar conven-
cidos de que el bien, la verdad y la belleza están en 
otro lugar y no en el propio” (Palermo 2014, p. 10). Se 
trata de una forma de sometimiento históricamente 
construida que se expresa de manera particular en el 
ámbito artístico. 

Zulma Palermo subraya, a su vez, el problema de la 
“asincronía” de las producciones artísticas del sur con 
respecto a los centros de validación, un problema 
que se deriva, en cierta manera, del historicismo estu-
diado por Dipesh Chakrabarty (2008) y otros. El arte 
del colonizado siempre llega tarde a las vanguardias 
estéticas y las asimila de manera inadecuada. Esto se 
refleja en el problema de la falta de “pureza” de la 
producción artística. El arte del colonizado es un arte 
impuro, un arte desvirtuado, falto de virtuosismo, que 
no responde a los estándares productivos del centro 



Expandir el cuerpo: Teorías de la danza y opción estética decolonial  // Juan Ignacio Vallejos  // 155

de manera satisfactoria. En todo caso, el análisis 
propuesto por la opción estética decolonial resuena 
indefectiblemente en una afirmación identitaria: 
“dejar de ser lo que no somos”, “asumir la búsqueda 
de lo propio”, “re-existir estéticamente”.

Por otra parte, siguiendo a Pedro Pablo Gómez 
“la opción decolonial de la estética no concibe el 
mundo de la experiencia humana en esferas autóno-
mas” (Gómez, 2014, p. 18). Por ende, no concibe al 
sujeto como un ser escindido, separado de la natura-
leza y de su propia corporeidad. Es una opción en la 
que el pensar, el sentir y el hacer van unidos. De ahí 
la importancia de reelaborar la herida colonial como 
experiencia habilitadora, ya que el pensamiento 
decolonial está imbricado con una vivencia emocio-
nal y con una práctica política coherente con la lucha 
anticolonialista. Por esto, para Gómez, “la opción 
estética decolonial no postula una estética, sino 
estéticas [en plural] que conserven particularidades y 
al mismo tiempo puedan establecer diálogos inter y 
trans-estéticos articulados a proyectos que persigan 
la superación de la colonialidad global” (2014, p. 18). 

Según Gómez, la opción decolonial busca contribuir 
a un “pluriverso estético”. El autor señala que más allá 
de una desarticulación de los límites entre arte y vida, 
y de una liberación del mundo sensible frente a las 
normas colonialistas del gusto, el objetivo es “desco-
lonizar las categorías, los criterios de valoración, y los 
sistemas de clasificación de las artes y de la produc-
ción simbólica” (Gomez, 2014, p. 19). Existen coinci-
dencias claras entre este enfoque y las ideas de un 
descentramiento de la investigación en danza como 
el que se propone desde el grupo Descentradxs. No 
obstante, en lo que sigue intentaremos plantear cier-
tos puntos de tensión entre algunas ideas presentes 
en estas maneras de concebir la estética decolonial 
y las teorías críticas de la danza con el objetivo de 
vislumbrar un horizonte en común.

Representación crítica vs intervención 
antimetafórica

En su artículo Aisthesis decolonial (2010), Walter 
Mignolo analiza tres obras provenientes del ámbito 
de las artes visuales y la performance, realizadas por 
los artistas Fred Wilson, Pedro Lasch y Tanja Ostojic. 
Su estudio sostiene que estos artistas desarrollan 
en sus trabajos procesos performativos de carácter 

decolonial que no solo contribuyen a la decons-
trucción de la historia y la crítica del arte, sino que 
también inciden en la configuración de una posible 
aisthesis y subjetividades decoloniales. Un aspecto 
particularmente relevante de su enfoque es que, 
aun cuando los propios artistas no se autodefinen 
como decoloniales, Mignolo considera que sus obras 
pueden ser comprendidas dentro de esta corriente. 
Como consecuencia, a partir de su análisis, es posi-
ble identificar aquellos elementos que, según el 
autor, podrían caracterizar esta forma de producción 
artística.

Ahora bien, hay un rasgo propio de las artes visuales 
que vincula los tres casos analizados: la construcción 
de una distancia representativa formal con respecto 
a los temas abordados. Las obras estudiadas son 
acciones de resistencia artística frente a la coloniali-
dad cultural y estética que operan desde una lógica 
representativa, es decir, que reflejan el colonialismo 
de manera metafórica. Por ejemplo, en Mining the 
Museum (1992-1993), Fred Wilson crea instalaciones 
que generan dispositivos simbólicos para evidenciar 
las desigualdades derivadas de la colonización y 
la opresión racial. En una de sus vitrinas, coloca las 
esposas que se utilizaban para sujetar a los esclavos 
en los siglos XVIII y XIX junto a magníficos objetos de 
plata del mismo período. En otra, sitúa una capucha 
del Ku Klux Klan dentro de un cochecito de bebé de 
la época. La superposición de los objetos simboliza 
una contradicción inherentemente política entre la 
belleza de las formas y lo crudo de sus condicio-
nes de producción, o entre la aparente inocencia y 
armonía de la vida familiar que, sin embargo, encubre 
y reproduce terribles formas de violencia racista. Del 
mismo modo, en su instalación Site Unseen: Dwellings 
of the Demons (2004), creada para la inauguración del 
Museum of World Culture en Gotemburgo, Suecia, 
Wilson denuncia la expoliación del patrimonio de los 
pueblos colonizados por parte de los museos occi-
dentales. Para ello, expone objetos de civilizaciones 
indígenas de los Andes y América Central que habían 
sido indebidamente apropiados por la institución. 

El segundo ejemplo analizado por Mignolo es el pro-
yecto Espejo negro (2008) del artista Pedro Lasch. Se 
trata de una instalación encargada por el Museo de 
Arte Nasher en la Duke University, la cual fue exhibida 
de manera simultánea con una exposición sobre arte 
barroco español basada en las obras de El Greco y 
Diego Velázquez. Lasch seleccionó dieciséis piezas 
de la colección permanente de arte precolombino 



156 // CALLE14 // volumen 21, número 39 // enero - junio de 2026

del museo para este proyecto. Las dispuso sobre 
pedestales escultóricos, de espaldas al espectador, y 
frente a ellas suspendió grandes espejos rectangula-
res negros. Los espejos reflejaban la parte frontal de 
las esculturas, y, mediante una observación prolon-
gada, revelaban imágenes espectrales de pinturas 
barrocas españolas que emergían desde el fondo 
oscuro del cristal. Así, el espectador observaba una 
superposición del arte indígena y la pintura colonial 
con su propia imagen, fusionados en un único plano 
reflejado.

En su análisis, Mignolo (2010) sostiene que esta obra 
materializa una estética decolonial que desdibuja la 
dinámica occidental de la representación artística. 
Desde cierto punto de vista, se puede entender 
que el dispositivo construido por Lasch desregula la 
relación entre el observador y el objeto observado, 
ya que el acceso a la obra precolombina implica la 
superposición de la imagen de una obra barroca 
española y de la propia imagen del observador. Éste 
último se confronta con la experiencia sensible de 
que su capacidad de observar la obra precolombina 
se encuentra prefigurada por la presencia colonia-
lista espectral del arte europeo. Su propia mirada se 
revela configurada simbólicamente como un efecto 
de esa condición histórica. La instalación indudable-
mente es una expresión estética decolonial, aunque, 
desde nuestro punto de vista, no se abstrae de un 
dispositivo representacional. Refleja la imposibilidad 
de acceso sensible al arte precolombino desde una 
mirada ajena al colonialismo, es decir, subraya hasta 
qué punto el acceso sensible al arte está condi-
cionado por la experiencia de la colonialidad. Sin 
embargo, el trabajo no deja de ser una metáfora de 
la dominación estética a la que son sometidas las pro-
ducciones artísticas de los pueblos colonizados; en 
este sentido, permanece en el terreno de lo simbó-
lico o representativo.

En tercer lugar, Mignolo analiza el caso de la artista 
de performance serbia Tanja Ostojić, particularmente 
su obra proceso Looking for a husband with a EU 
Passport, 2000-2005, en la cual la artista documenta 
su casamiento con un alemán para obtener la ciuda-
danía europea. La artista había distribuido fotos de 
ella desnuda a través de internet solicitando dossiers 
para elegir una pareja. Recibió esos dossiers, los 
archivó, seleccionó a un hombre alemán, se casaron 
a los tres meses y al cabo de tres años se divorció. En 
este caso, la obra propone como toda performance 
una suerte de continuidad entre arte y vida, ya que la 

artista realizó las acciones documentadas de manera 
verídica en el espacio social, pero la forma en la cual 
se vuelven accesibles al espectador es a través de 
la exhibición del registro como relato. Las imágenes 
que la artista recopila y el modo en el que son exhi-
bidas en la instalación no dejan de concebirse desde 
una instancia representativa. La obra se vuelve un 
símbolo de las precarias condiciones de vida de las 
mujeres de Europa del Este. Ostojić representa su 
experiencia como un alegato que visibiliza condicio-
nes de explotación colonialista dentro de Europa, 
pero también permite vislumbrar una concepción 
simbólica del proceso y, sobre todo, de su exhibición 
como obra visual e instalación. 

La incorporación de una distancia representativa 
parecería ser una condición específica de todo plan-
teo estético crítico. El carácter metafórico se ofrece 
al espectador como una suerte de reflexión visual. 
Existe un mensaje más o menos claro, y en ese sen-
tido, una instancia discursiva. El arte funciona como 
un terreno en donde el artista puede alzar su voz. 
Esta forma de politicidad narrativa (Vujanovic, 2011) 
también ha existido en  obras de danza políticamente 
comprometidas —desde La mesa verde de Kurt 
Jooss (1932) en Alemania hasta Dirección Obligatoria 
del coreógrafo argentino Alejandro Cervera (1983)—, 
pasando por las numerosas obras del New Dance 
Group y el Workers Dance League en Nueva York 
entre los años 1930s y 1970s, por mencionar algunos 
ejemplos. 

Sin embargo, a partir de los aportes conceptuales de 
Merce Cunningham en la década de 1950, la lógica 
representativa dentro del dispositivo de la danza 
escénica comenzó a complejizarse. En su texto de 
1955, The Impermanent Art, el coreógrafo estadouni-
dense identificaba una tendencia en la práctica artís-
tica de la danza a afirmar que “algo sea exactamente 
lo que es en su tiempo y lugar” sin proponer una refe-
rencia real o simbólica con otras cosas (Cunningham, 
1955, p. 69). Desde este punto de vista, los cuerpos 
y las acciones en escena debían ser tomados como 
lo que son, y no como la representación simbólica o 
metafórica de algo ausente. El trabajo performático 
apuntaría a develar la profundidad artística y política 
de ese hacer en el tiempo y el espacio. 

No cabe dudas de que las ideas de Cunningham 
están influenciadas por el modernismo estético y, 
por ende, afirman la autorreferencialidad y la auto-
nomía del arte, aunque sea de manera implícita. 



Expandir el cuerpo: Teorías de la danza y opción estética decolonial  // Juan Ignacio Vallejos  // 157

Esa autorreferencialidad tensiona con una concep-
ción del arte en clave histórica, social o política, sin 
embargo, ambas condiciones no se excluyen mutua-
mente y esto se expresa, por ejemplo, en la idea de 
politicidad del medium propuesta por Vujanović 
(2011).

Dentro de los Estudios de Danza existen análisis de 
obras que han articulado acciones artístico políticas 
decoloniales con una estructura escénica autorre-
ferencial, es decir, no representativa. Un ejemplo de 
esto es el análisis propuesto por André Lepecki, en su 
libro Agotar la danza (2009), para la obra de la coreó-
grafa portuguesa Vera Mantero, uma misteriosa Coisa, 
disse e. e. cummings (1996). La obra es un solo inter-
pretado por Mantero, estrenado en enero de 1996 
con motivo de un homenaje a la bailarina franco-es-
tadounidense Josephine Baker, en el marco de una 
iniciativa del Culturgest - Fundação Caixa Geral de 
Depósitos de Lisboa. No obstante, a pesar de la refe-
rencia explícita a la bailarina afroamericana el trabajo 
evitó adoptar una estructura basada en la recreación 
coreográfica de las danzas de Baker. A los ojos de 
Lepecki, la obra constituye una reflexión coreográ-
fica contemporánea acerca del racismo europeo 
actual y del supuesto olvido de su historia colonialista. 
Mantero evoca el fantasma de Baker como una suerte 
de condensación de las historias y memorias colonia-
listas ofreciendo una presentación siniestra y una ima-
gen desafiante del cuerpo de una bailarina. Para un 
análisis detallado de la coreografía recomiendo la lec-
tura del capítulo del libro de Lepecki, lo que quisiera 
remarcar aquí es el modo en el cual el autor concibe 
la dinámica crítica de la obra desde un andamiaje 
no representativo. Lepecki sostiene que el cuerpo 
de Vera Mantero “no es un vehículo del cuerpo de 
Baker, no pretende representarlo” (2009, p. 204). No 
hace referencia al cuerpo de un otro o a la voz de un 
otro sino “al lamento de la violencia compartida y a la 
profunda tristeza producida en el terreno racializado” 
(2009, p. 204).

El carácter antimetafórico o autorreferencial de las 
performances en danza conduce necesariamente 
a una actualización de las problemáticas históricas 
planteadas a través del cuerpo presente en escena. 
No se trata de denunciar la invisibilización de un 
pasado, sino de visibilizar las presencias actuales de 
esa invisibilización. Lo que hace Vera Mantero no 
es representar el sufrimiento de Josephine Baker o 
exponer su figura como un símbolo de la opresión 
sufrida por la mujer negra, sino expresar de qué 

modo los fantasmas del colonialismo resuenan en su 
cuerpo actual. Y esta resonancia no remite necesa-
riamente a una identidad previamente establecida; 
Vera Mantero es blanca y europea, y no se arroga la 
capacidad de dar vida a un cuerpo racializado. La 
clave de su trabajo está en la apertura autorreferen-
cial del gesto danzado al problema del colonialismo 
y del racismo. Es su danza la que moviliza la proble-
mática del sufrimiento de los cuerpos en la escena. 
Su trabajo no remite a una argumentación narrativa ni 
constituye una afirmación identitaria legitimadora; se 
trata de estimular un andamiaje sensible compartido 
con el público en el sentido de una reflexión escé-
nica decolonial. Podríamos afirmar que si las obras 
estudiadas por Mignolo favorecen una crítica visual, 
la obra de Vera Mantero favorece una crítica táctil y, 
a pesar de su diferencia, no existe una contradicción 
necesaria entre ambos modos de ejercer la crítica.

Identidad y forma

Un segundo punto de tensión se relaciona con el 
problema de la “negación de la mismidad” del sujeto 
colonizado y con la consecuente afirmación identi-
taria que, en general, propone la opción decolonial. 
¿Qué lugar debería ocupar, en ese marco, un cuerpo 
danzante decolonial? En un texto relativamente 
reciente en el que reivindica la potencialidad política 
de la danza contemporánea, el coreógrafo sueco 
Mårten Spångberg (2017) sostiene que, a diferencia 
de la performance, la danza no se define como una 
expresión de la identidad, sino como una canaliza-
ción anónima de la forma. Según su planteamiento, el 
arte de la performance presenta a un “subject perfor-
ming subjectivity” [sujeto actuando su subjetividad], 
mientras que la danza presenta a un “subject per-
forming form” [sujeto actuando forma] (Spångberg, 
2017, p. 374).

En esa línea, afirma que, si hubiese querido expre-
sarse a sí mismo a través del arte, habría estudiado 
teatro, ya que —según su interpretación— la danza 
no consiste en una expresión del yo, sino en abrirse 
a la posibilidad de perderse en la forma. La danza 
ofrece al sujeto una vía para devenir anónimo. En 
este sentido, la responsabilidad interpretativa de unx 
bailarinx no radica en proyectar su subjetividad en 
la escena, sino en transformarse en un vehículo para 
la danza entendida como forma. Es precisamente en 
virtud de esta cualidad que, para Spångberg, la danza 



158 // CALLE14 // volumen 21, número 39 // enero - junio de 2026

tiene la capacidad de invitarnos a imaginar incluso 
aquello que no podemos imaginar que imaginamos 
(2017, p. 373). Desde esta perspectiva, la danza se 
sitúa en tensión no solo con la identidad del sujeto, 
sino también con los límites semánticos impuestos 
por el lenguaje mismo.

Esta última idea no es del todo original, ya que fue 
planteada anteriormente, de forma similar, por Mark 
Franko (1993) en su estudio sobre la danza barroca 
y por Gabriele Brandstetter (1998) en su análisis de 
la obra de William Forsythe. Desde la modernidad 
temprana, la danza teatral ha sido un espacio de dis-
puta en torno al sentido de la representación (Franko, 
2019). Su ambivalencia ha estado históricamente en 
fricción con el dispositivo representacional, enten-
dido como un instrumento de regulación simbólica y 
de dominación política. En esta línea, Franko desarro-
lla una perspectiva que converge, en ciertos puntos, 
con la propuesta de Spångberg, especialmente 
en lo que respecta a la distancia crítica que ambos 
establecen frente al lenguaje. A partir del concepto 
de figura de Jean-François Lyotard, Franko (2019) 
concibe la danza como una forma artística que el 
lenguaje no puede absorber sin alterarse, es decir, 
como un exceso sensible que desborda los marcos 
discursivos. Esta concepción aproxima su lectura a la 
idea de Spångberg, quien también desliga la danza 
de una función representativa ligada a la identidad, 
enfatizando en cambio su dimensión formal.

Ahora bien, ¿de qué manera podría articularse este 
planteamiento con una danza escénica decolonial? 
En un trabajo anterior (Vallejos, 2023), analizamos una 
obra de la coreógrafa argentina Diana Szeinblum, inti-
tulada ¡Adentro! (2017). La coreografía fue construida 
a partir de un diálogo con gestos característicos de 
danzas folklóricas argentinas, como el malambo o la 
chacarera. El proyecto de la obra se estructuró en 
torno a la hipótesis de que una descomposición —o 
más precisamente, una deconstrucción— del vocabu-
lario cinético propio de estas danzas permitiría a lxs 
intérpretes acceder, mediante un recorrido singular 
y subjetivo, a una experiencia emocional vinculada a 
lo comunitario de manera auténtica. Este proceso de 
apropiación emotiva no solo funcionaba como motor 
creativo, sino que también habilitaba una lectura 
crítica del lugar que ocupa el folklore en tanto danza 
nacionalista, institucionalizada y tradicionalista. La 
descomposición técnica del movimiento abría así la 
posibilidad de una reelaboración identitaria. Lo signi-
ficativo era que dicha crítica no se formulaba desde 

una exterioridad teórica, sino que se articulaba desde 
el propio movimiento, como en la obra de Vera 
Mantero mencionada anteriormente.

Sin embargo, lo que interesa subrayar es que el 
trabajo coreográfico de Szeinblum pone en eviden-
cia una tensión central de la danza contemporánea: 
aquella que se establece entre una reflexividad 
modernista centrada en el movimiento puro y una 
búsqueda de autenticidad corporal anclada en la 
memoria histórica. Se trata de una tensión que no 
es excluyente. De hecho, creemos que toda expre-
sión coreográfica funciona, al mismo tiempo, como 
soporte de una identidad y como apertura hacia lo 
impersonal, es decir, hacia aquello que desborda la 
subjetividad. Como hemos señalado en otro trabajo: 
“Estas dos vertientes, la del movimiento como mate-
rial autónomo y la del cuerpo como canal de auten-
ticidad, atraviesan todas las prácticas de danza, más 
allá de que alguna tenga una mayor preponderancia 
en un género que en otro” (Vallejos, 2023, p. 47). 
Desde esta perspectiva, y reelaborando la concep-
tualización de Spångberg, consideramos que toda 
danza escénica debe ser pensada simultáneamente 
como danza y como performance, es decir, como 
forma y como identidad. Todo cuerpo que danza 
expresa su subjetividad, pero también canaliza una 
forma anónima a través del movimiento.

Esta conceptualización encuentra un antecedente 
claro en la teoría del crítico de danza norteamericano 
John Martin, para quien dos de las dimensiones fun-
damentales que definían la práctica de la danza eran, 
por un lado, el movimiento como sustancia moder-
nista de un arte autorreferencial, y por otro, la meta-
kinesis, entendida como el fenómeno por el cual el 
movimiento posibilita la transferencia de un concepto 
estético o emotivo desde la conciencia de un indivi-
duo hacia otro, generando incluso una vivencia ciné-
tica corporal en la recepción (Martin, 1989 [1933], 
p. 14). En síntesis, dentro de este marco, la danza 
puede articular una dimensión subjetiva que suscita 
una experiencia identificatoria en el espectador, junto 
con una dimensión formal que conserva la capacidad 
de estremecer el sentido, proyectándose más allá 
del lenguaje y la imaginación. Se debe subrayar que 
esta última condición de reflexividad del movimiento 
debe ser observada como una potencialidad política 
y no como una forma de relativismo estetizante. Si 
transportamos el razonamiento a nuestro tema de 
interés, podríamos afirmar que, si bien es innegable 
que la danza escénica latinoamericana funciona 



Expandir el cuerpo: Teorías de la danza y opción estética decolonial  // Juan Ignacio Vallejos  // 159

como el indicio de una herida colonial identificato-
ria, es igual de importante poder conjugarla con un 
derecho a la inconmensurabilidad de las prácticas 
artísticas.

Especificidad histórica del colonialismo 
estético

La danza contemporánea y, en general, la danza escé-
nica se difunde en los países que fueron colonizados 
como parte de aquello que autores como Aníbal 
Quijano  (1992) identifican como una “europeización 
de la cultura criolla”, es decir, como la adopción de 
valores, normas y prácticas culturales europeas como 
medio para obtener reconocimiento y poder en con-
textos coloniales y poscoloniales. El concepto mismo 
de danza escénica occidental puede interpretarse 
como parte de una cosmovisión colonialista del arte, 
con sus referencias canónicas y sus centros de vali-
dación. De hecho, los enfoques anticolonialistas más 
radicales suelen proponer directamente el abandono 
del campo artístico. No obstante, surge un interro-
gante: ¿cuál sería el lugar que ocuparían los saberes 
artísticos en esta configuración anticolonialista? 

Si los académicos, incluso los decoloniales, no 
renunciamos a nuestra participación en el campo 
de la academia universitaria europea o norteameri-
cana, ¿por qué suponemos que los artistas deberían 
renunciar al campo del arte con su historia y sus 
referencias canónicas específicas? Más allá de la 
indiferenciación vanguardista entre arte y vida —que 
podría observarse también en la indiferenciación 
entre trabajo intelectual y vida, que proponían, por 
ejemplo, los Estudios Culturales en sus inicios— existe 
una especificidad de los saberes artísticos que resulta 
innegable. Para dar un ejemplo concreto, considero 
que la reflexividad del movimiento1 ligada a la danza 
de expresión alemana y a la danza posmoderna nor-
teamericana, entre otras corrientes artísticas, es una 
herramienta descolonizadora del cuerpo y no una 
complejización teórica superflua o neocolonialista. 
Sin ir más lejos, la idea misma de coreografía es una 

1	 La reflexividad del movimiento puede entenderse como la 
capacidad del movimiento corporal para volverse consciente de sí 
mismo, es decir, para operar no solo como acción física, sino como 
forma de pensamiento y de cuestionamiento crítico con respecto 
a sus propias condiciones de producción. La noción implica que 
el movimiento no es únicamente una forma de expresión, sino 
también un medio de exploración y elaboración de sentido, tanto a 
nivel estético como político.

herencia del pensamiento europeo que contribuyó 
decididamente al desarrollo de saberes artísticos 
situados. Un ejemplo de esto se observa en el trabajo 
del bailarín y coreógrafo boliviano Óscar Rea López 
(2019) quien plantea la necesidad de dejar atrás el 
concepto de folklore —tanto en su dimensión termi-
nológica como en su carga cultural— para desarrollar 
el estudio de lo que él denomina “técnicas de danza 
latinoamericanas”, arraigadas en los saberes coreo-
gráficos de las diversas culturas milenarias de los 
pueblos originarios. Paradójicamente, es la noción 
europea de coreografía, la que le permite identificar 
esos saberes y visibilizarlos.

En este punto, considero pertinente la reflexión de la 
socióloga boliviana Silvia Rivera Cusicanqui cuando 
plantea la necesidad por parte de los intelectuales 
latinoamericanos de conservar una actitud autónoma 
e inteligente frente a la teoría europea, ni descono-
cerla, ni asumirla acríticamente (2018, p. 29). Podría 
planteársele la misma cuestión a los artistas latinoame-
ricanos sobre su relación con los saberes canónicos 
provenientes de Europa y Estados Unidos. El objetivo 
es propiciar relaciones de reconocimiento crítico 
recíproco, un “pluriverso estético”, tanto en el ámbito 
académico como en el artístico. Sin duda, persisten 
lógicas colonialistas en las dinámicas de recepción 
y validación de la producción artística en todos los 
niveles. No obstante, también puede reconocerse, al 
menos en gran parte de lxs coreógrafxs y bailarinxs 
con quienes he trabajado, una idea de pertenencia 
a un campo de conocimiento e investigación que 
excede las fronteras nacionales o regionales.

Ahora bien, retomando el fenómeno de la europei-
zación de la cultura planteado por Quijano, una de 
sus consecuencias puede observarse en la dificultad 
subjetiva que se presenta al momento de reconocer 
la contemporaneidad de las prácticas artísticas del 
Sur. De ahí se deriva el problema de la asincronía, 
señalado por Zulma Palermo (2014). En el caso parti-
cular de la danza escénica, esta asincronía vinculada 
al historicismo se entrecruza con el racismo como 
ideología estructurante. En otras palabras, el colonia-
lismo estético se manifiesta tanto a través del histori-
cismo —que configura la periferia como un espacio 
atrasado respecto del progreso modernista— como 
a través del racismo, que se expresa en la lógica de 
una autenticidad considerada defectuosa o impura, y 
que se traduce en términos de falla técnica. La danza 
del sujeto colonizado no solo es percibida como 



160 // CALLE14 // volumen 21, número 39 // enero - junio de 2026

anacrónica respecto del centro, sino que su intér-
prete es también considerado técnicamente inferior.
En el prólogo que escribió para el libro María 
Ruanova: La verdad de la danza (1987) del musicó-
logo argentino Carlos Manso, el bailarín y coreógrafo 
Serge Lifar rememora su paso por el Teatro Colón 
de Buenos Aires durante la década de 1930 en los 
siguientes términos: 

Y lo que más me [chocaba era] que en el Teatro Colón, los 
más grandes maestros, como Fokine, Nijinska, Romanoff, 
habían aceptado revelar los tesoros de su arte ante estos 
elementos inutilizables […] En la Argentina […] no existía la 
búsqueda de la belleza, ni de la disciplina artística. Se descui-
daba aún el arte de bailar en punta. (Lifar, 1987, pp. 14-15)

Para Lifar, cuyas ideas estéticas racistas y filonazis han 
sido estudiadas por Mark Franko (2020), los cuerpos 
danzantes del sur eran simplemente “elementos 
inutilizables”. La lectura más directa es simplemente 
racista. Lifar naturaliza, a través de su mirada, una 
relación de dominación establecida a partir de 
una definición de lo bello como ideal eurocéntrico 
correspondiente a la raza blanca. Sin embargo, es 
necesario advertir que, desde el punto de vista de 
los cuerpos impuros relegados por Lifar al lugar de 
lo abyecto, lo que está en juego es una práctica de 
resistencia. ¿Qué quiere decir con que esos “elemen-
tos” resultan “inutilizables”? Quiere decir que esos 
cuerpos danzantes impuros no se adecuaban a las 
lógicas coreográficas eurocéntricas de las que Lifar 
era portador. Y no se adecuaban porque ya eran 
portadores de una técnica coreográfica, es que sola-
mente no era aquella la técnica que él quería “utilizar”. 

En la sombra de esa supuesta inferioridad técnico-ra-
cial anida la afirmación político estética de esos 
cuerpos danzantes frente al colonialismo. Sin duda, 
había en ellos una búsqueda de la belleza y de la 
trascendencia, pero esa búsqueda no coincidía con 
los parámetros hegemónicos de Lifar. Allí donde el 
discurso colonialista denuncia la ausencia de belleza 
y de disciplina técnica, se vislumbran ideas de belleza 
y técnica ligadas a prácticas y discursos sobre lo 
sensible que han sido negados e invisibilizados por 
el colonialismo, y a las que es necesario dar lugar. En 
este sentido, podemos observar que la europeiza-
ción de la cultura como marco histórico social generó 
acciones de resistencia artística. El proceso no estuvo 
exento de conflictos y de gestos de subversión. 

Por esta misma razón, es necesario dar cuenta de 
las diferentes maneras en las que la colonialidad del 
poder se ha reproducido según el contexto histórico. 
El “nosotros” decolonial no es unívoco y no posee 
un solo significado. En el Río de la Plata, la colonia-
lidad se manifiesta de una manera distinta de otras 
regiones de la Argentina. La identidad negada por 
el colonialismo en Buenos Aires, sin duda, tiene que 
ver con la invisibilización de las culturas anteriores 
a la conquista, pero también con la impureza de la 
cultura local que suele ser desvalorizada hasta por 
sus propios actores. En un texto en el cual se realiza 
una síntesis histórica sobre la emergencia de la danza 
escénica en Argentina, el investigador de danza 
Marcelo Isse Moyano, —que por otra parte, adhiere 
al menos en ese texto a una mirada relativista y en 
cierto modo colonialista de la historia—, cita una frase 
bastante particular de la coreógrafa e investigadora 
argentina Susana Tambutti, quien dice: “Lo argentino 
de mis coreografías es que las hago yo, que soy 
argentina” (Isse Moyano, 2006, p. 13). 

Llamativamente, es la misma frase que utilizaron los 
bailarines del grupo de danza escénica wichí Up-pá, 
integrado por Antonio López, Ernesto Palacios, 
Pascual Manuel, Anselmo Calermo y José Vallejos, 
para responder a una pregunta formulada por un 
periodista en la década de 1990. El escritor Patricio 
Doyle cuenta la anécdota en el documental Bailarines 
del monte2 realizado en 1998. Resulta que luego 
de una presentación de la obra Nakuyej tok key 
[Jugando con la cultura] de 19923, un periodista les 
preguntó con tono irónico: ¿pero esto es wichí?, 
sugiriendo que la obra revelaba saberes técnicos que 
no se condecían con la imagen que él tenía sobre lo 
que debían ser las danzas de un pueblo originario. Y 
ellos respondieron, “esto es wichí porque lo hicimos 
nosotros que somos wichís. No es antiguo, pero lo 
antiguo alguna vez fue nuevo y esto alguna vez va a 
ser antiguo”.

La frase define la identidad estética como a un acto 
de descentramiento, como a un hacer dinámico más 
que como a un contenido estático. Tanto Tambutti 
como los bailarines del grupo Up-pá consideran ser 
portadores de un sentido identitario, no exento de 

2	 El video es accesible en el siguiente link: https://www.youtu-
be.com/watch?v=sJVdBOWoUxU
3	 La obra fue compuesta a partir de los sonidos de la laguna 
en El Sauzalito, provincia del Chaco, Argentina. Los bailarines wichí 
concebían sus expresiones coreográficas como el resultado de un 
intercambio sensible con la naturaleza. 



Expandir el cuerpo: Teorías de la danza y opción estética decolonial  // Juan Ignacio Vallejos  // 161

conflicto, que, sin embargo, se proyecta al futuro. El 
ser argentina o el ser wichí, son condiciones de un 
hacer artístico y de una agencia eminentemente polí-
tica; en pocas palabras, son modos de esencialismo 
estratégico. Se trata de un lugar de enunciación artís-
tica que se concibe como subalterno pero también 
como el soporte de un acto de resistencia. Lo que 
inferimos de esta afirmación es que la identidad artís-
tica en el campo de la danza designa una estrategia 
más que un contenido. Supone un posicionamiento 
móvil descentrado y no una afirmación estática.

¿Entonces, es posible ser decolonial y 
descentradx a la vez?

En su libro Radicante (2009) Nicolas Bourriaud realiza 
una crítica severa al modo en que el pensamiento 
poscolonial concibe las producciones artísticas. 
Afirma que desde ese pensamiento, “cada uno se ve 
localizado, matriculado, atado a su lugar de enun-
ciación, encerrado en la tradición de la que él o ella 
proviene” (2009, p. 36). Para Bourriaud el problema 
inherente a la pregunta ¿Desde dónde hablas? es el 
de dar por sentado que el ser humano está siempre 
en un solo lugar y se expresa de una manera unívoca. 
Sostiene entonces que “este es el ángulo muerto de 
la teoría poscolonial aplicada al arte, que concibe 
al individuo como definitivamente asignado a sus 
raíces locales, étnicas o culturales” (2009, p. 36). Para 
Bourriaud esta asignación identitaria “le sigue el juego 
al poder” ya que facilita los mecanismos de control. 
Frente a la simple coexistencia de identidades autó-
nomas que se derivaría de esta mirada poscolonial, 
Bourriaud propone la construcción de una moderni-
dad específica del siglo XXI basada en la coopera-
ción de múltiples semas culturales y en la traducción 
permanente de sus singularidades (2009, p. 42) y 
llama a este proyecto altermodernidad. Bourriaud 
propone concretamente que la pregunta sobre la 
procedencia “¿de dónde venimos?” debe reempla-
zarse por una pregunta por el destino “¿adónde ir?”. 
Para él, lo importante es el proyecto futuro en común 
y no el pasado del origen. 

Ahora bien, lo problemático de este enfoque es que 
no es lo mismo el sentido de la pregunta “¿de dónde 
vienes?” para un sujeto cuya cultura fue silenciada 
e invisibilizada por el colonialismo, que para unx 
europex. Los pueblos que han sufrido el colonialismo, 
y padecen la colonialidad del poder, necesitan saber 

de dónde vienen para decidir adónde ir. Lo que es 
necesario subrayar es que esa vuelta sobre el pasado 
no busca ser regresiva ni melancólica; es una forma 
de proyectarse al futuro. Ese pasado es la condición 
de posibilidad para la construcción de sociedades 
más justas y equitativas frente a la colonialidad del 
poder. No se contradicen ni se excluyen las pregun-
tas “¿de dónde vienes?” y “adónde vas?”.

Sin embargo, creemos que la respuesta a este plan-
teo implica necesariamente una reconsideración 
del modo en que concebimos la idea de futuro. 
Para nuestra teoría decolonial de la danza, el futuro 
no designa una proyección diacrónica como la que 
proponen la modernidad o la altermodernidad. Se 
trata de un futuro sincrónico, lo concebimos como 
una expansión espacial más que como una proyec-
ción temporal. La capacidad de abrirse a la forma por 
parte de la danza está basada en la experiencia de 
la metamorfosis como mitología del cuerpo desde 
la Antigüedad. Para Luciano de Samosata, el bailarín 
pantomimo, al igual que Proteo el egipcio, podía 
devenir todo lo que quería, un árbol, un leopardo o el 
mar, porque tanto el árbol como el leopardo o el mar 
ya habitaban en él. La emancipación que habilitaba su 
danza era expansiva, no proyectiva. En El Secreto de 
la danza, la coreógrafa alemana Mary Wigman afirma 
que de los tres elementos que dan vida a la danza, 
(tiempo, energía y espacio), es éste último el que 
contiene la actividad real del bailarín. Para Wigman, la 
dimensión danzada borra las fronteras de lo corporal 
y transforma al gesto en una apariencia infinita como 
los rayos y los riachuelos: 

Altura y profundidad, largo, delante, detrás, de lado, hori-
zontal y diagonal, no son para el bailarín términos técnicos 
o nociones teóricas. Las siente en su propio cuerpo, y se 
convierten en su propia vivencia porque, a través de todo 
esto, ensalza su unión con el espacio. Tan solo en este abrazo 
espacial, la danza logra su fin. (Wigman, 2002, p. 19)

La necesidad de estar abiertos a la forma danzada 
como gesto emancipatorio, se conjuga en una 
sincronía espacial, en el acceso a la abundancia de 
lo que habita en los cuerpos en el tiempo presente. 
Para la cultura de masas actual, Occidente no puede 
imaginar el futuro si no lo hace de manera distópica: 
cataclismos de todo tipo, invasiones extraterrestres o 
epidemias zombis saturan los imaginarios populares. 
Obviamente, el capitalismo es lo único que persiste 
en todas esas narraciones de ficción: “Es más fácil 



162 // CALLE14 // volumen 21, número 39 // enero - junio de 2026

imaginar el fin del mundo que el fin del capitalismo”. 
Frente a un poder que pareciera estar interesado en 
prepararnos para la hecatombe, debemos poder ima-
ginar futuros. Quizás sea esa la tarea decolonial por 
excelencia. Liberar la aisthesis es abrirla al futuro y el 
descentrar se revela como una estrategia válida para 
esa liberación, en la medida en que supone un trabajo 
sobre la subjetividad. Debemos diferenciar la deco-
lonialidad como objetivo del descentramiento como 
estrategia. El descentrarse se articula a través de una 
expansión espacial, de una sincronía que adquiere la 
impronta del futuro.

La emancipación del cuerpo danzante como expan-
sión designa un lugar en donde la teoría de la danza 
confluye con el pensamiento decolonial. En su 
comentario sobre la obra Nakuyej tok key [Jugando 
con la cultura] del grupo Uppa, al que hicimos refe-
rencia anteriormente, Patricio Doyle explicaba la idea 
de cultura que subyacía a la obra. Para los bailarines 
del grupo “los antiguos eran muy conocedores de las 
voces del monte, de los bichos, de las plantas, del río, 
y entonces pudieron crear costumbres muy seguras 
y vivían muy tranquilos”. Y de ahí se desprendía una 
definición de cultura muy simple: la cultura eran las 
costumbres que la gente creaba escuchando las 
voces que la rodean. Jugar con la cultura significaba 
jugar con esas costumbres creadas en comunión 
con el entorno animado. El cuerpo danzante emerge 
como la resultante de esa comunión, de esa sincronía 
espacial y afectiva.  

En su libro Futuro Ancestral, Ailton Krenak propone 
una mirada crítica sobre la idea de un futuro prospec-
tivo. Sostiene que termina afirmando una narrativa 
única cargada de ansiedad, furia y de una aceleración 
del tiempo. 

Mirar siempre hacia el futuro, y no hacia lo que nos rodea, 
está directamente asociado con el sufrimiento mental que 
atormenta a tanta gente, incluso a los jóvenes. Es una expe-
riencia que penetra por todos los poros y repercute en 
nuestro estado emocional. Y el vasto ecosistema del planeta 
Tierra también está sufriendo el estrés de esa aceleración. 
(Krenak, 2024, p. 32).

En lugar de mirar al futuro, propone observar lo que 
nos rodea. Krenak sostiene que el regalo que le dio 
poder vivir en la naturaleza durante su infancia es el 
de poder confundirse con la naturaleza en un sentido 
amplio y entender que él es extensión de todo, como 
un sujeto colectivo. 

Se trata de sentir la vida en los otros seres, en un árbol, en una 
montaña, en un pez, en un pájaro, e involucrarse con eso. La 
presencia de los otros seres no sólo se suma al paisaje del 
lugar que habito, además modifica el mundo. (Krenak, 2024, 
p. 33). 

En una danza decolonial, la preeminencia del tiempo 
deja su lugar a la expansión del cuerpo en el espacio. 
La capacidad de percibirse como un ser que perte-
nece a un todo y puede modificar el mundo desde 
esa pertenencia es una experiencia sensible que ha 
anidado históricamente en la práctica de la danza. De 
ahí su relación conflictiva y huidiza con el poder en 
Occidente. El cuerpo danzante es un cuerpo taimado 
que, sin embargo, no duda en “poner el corazón al 
ritmo de la tierra” (Krenak, 2024, p. 38).

Referencias

Achinte, A. (2009). Aristas indígenas y afrocolombianos: 
Entre las memorias y las cosmovisiones. Estéticas de la 
re-existencia. En Z. Palermo (Comp.), Arte y estética en la 
encrucijada descolonial (pp. 83–111). Del Signo.

Bourriaud, N. (2009). Radicante. Adriana Hidalgo.

Brandstetter, G. (1998). Defigurative choreography: De 
Marcel Duchamp a William Forsythe. The Drama Review, 
42(2), 37–55.

Cadús, M. (2019). Narrativas dominantes y violencia 
epistémica en la historiografía de las danzas argentinas: 
Posibilidades de desobediencia. Intersticios de la política y 
la cultura. Intervenciones Latinoamericanas, 16, 143–166.

Chakrabarty, D. (2008). Al margen de Europa. Pensamiento 
poscolonial y diferencia histórica. Tusquets.

Cunningham, M. (1955). The impermanent art. 7 Arts, 3, 
69–77. https://www.mercecunningham.org/the-work/
writings/the-impermanent-art/

Fanon, F. (1974). Piel negra, máscaras blancas. Schapire.

Franko, M. (1993). Dance as text: Ideologies of the baroque 
body. Cambridge University Press.

Franko, M. (2019). Dance and figurability. En 
Choreographing discourses: A Mark Franko reader (pp. 
13–30). Routledge.

Franko, M. (2020). The fascist turn in the dance of Serge 
Lifar: Interwar French ballet and the German occupation. 
Oxford University Press.

Gómez, P. P. (2014). Introducción: Trayectorias de la opción 
estética decolonial. En P. P. Gómez (Ed.), Arte y estética en 
la encrucijada descolonial II. Del Signo.



Expandir el cuerpo: Teorías de la danza y opción estética decolonial  // Juan Ignacio Vallejos  // 163

Gómez, P. P. (2015). Estéticas fronterizas: Diferencia colonial 
y opción estética decolonial. Universidad Distrital Francisco 
José de Caldas.

González, I. (2023). En torno a los estudios culturales y a los 
estudios de danza en/desde América Latina. Kamchatka. 
Revista de análisis cultural, 21, 607–635.

Guarato, R. (2019). Del abandono como práctica historiográ-
fica para una historiografía del abandono. IDyM, 1, 3–21.

Isse Moyano, M. (2006). La danza moderna argentina cuenta 
su historia: Historias de vida. Artes del Sur.

Krenak, A. (2024). Futuro ancestral. Taurus.

Lepecki, A. (2009). Agotar la danza: Performance y política 
del movimiento. Centro Coreográfico Galego.

Lifar, S. (1987). Prólogo. En C. Manso & M. Ruanova, La ver-
dad de la danza. Tres Tiempos.

Luciano de Samosata. (1583). Les oeuvres de Lucian de 
Samosate. A. L’Angelier.

Martin, J. (1989 [1933]). The modern dance. Dance Horizons.

Mignolo, W. (2010). Aiesthesis decolonial. Calle 14, 4(4), 
10–25.

Mignolo, W., & Gómez, P. P. (2012). Estéticas y opción deco-
lonial. Universidad Distrital Francisco José de Caldas.

Palermo, Z. (2014). Introducción: El arte latinoamericano en 
la encrucijada decolonial. En Z. Palermo (Ed.), Arte y esté-
tica en la encrucijada decolonial (pp. 5–20). Del Signo.

Quijano, A. (1992). Colonialidad y modernidad/racionalidad. 
Perú Indígena, 13(29), 11–20.

Quijano, A. (2000). Colonialidad del poder, eurocentrismo 
y América Latina. En E. Lander (Comp.), La colonialidad 
del saber: Eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas 
latinoamericanas (pp. 777–832). CLACSO.

Rea López, O. (2019). Réquiem para el folklore y 
técnica de la danza latinoamericana. Congreso 
Latinoamericano de Folklore y Tango, Universidad 
Nacional de las Artes, Buenos Aires, 7–11 de octubre 
de 2019. https://fr.scribd.com/document/585638774/
REA-LOPEZ-Oscar-Requiem-Para-El-Folklore

Rivera Cusicanqui, S. (2018). Un mundo ch’ixi es posible. 
Tinta Limón.

Spångberg, M. (2017). Post-dance, an advocacy. En D. 
Andersson, M. Edvardsen & M. Spångberg (Eds.), Post-dance 
(pp. 349–391). MDT.

Sztulwark, D. (2019). La ofensiva sensible. Caja Negra.

Tambutti, S. (2007). Identidad cultural y danza en Argentina. 
Concepto, 2, 20–23.

Tambutti, S. (2008). Itinerarios teóricos de la danza. 
Aisthesis, 43, 11–26.

Tambutti, S., & Gigena, M. (2018). Memórias do presente, 
ficções do passado. En R. Guarato (Org.), Historiografia da 
dança: teorias e métodos (pp. 159–179). Annablume.

Vallejos, J. (2020). Embarrar el canon: Por una coreopolítica 
de la abundancia. Revista Arte da Cena, 6(2), 7–37.

Vallejos, J. (2021). Un relato sobre Descentradxs: Descentrar 
la investigación en danza. Revista Loie, 9. https://loie.com.
ar/loie-09/proyectos/un-relato-sobre-descentradxs-descen-
trar-la-investigacion-en-danza/

Vallejos, J. (2023). Coreografías de la identidad nacional en 
la obra Adentro! de Diana Szeinblum. Investiga+, 6(6), 35–50.

Vujanovic, A. (2013). Notes on the politicality of contem-
porary dance. En G. Siegmund & S. Hölscher (Eds.), Dance, 
politics & co-immunity (pp. 181–191). Diaphanes.

Wigman, M. (2002). El lenguaje de la danza. Aguazul.


