
52 Estudios Artísticos: revista de investigación creadora

Sección central



53Sonidos, alquimia y devenir: experiencias sonoras que resuenan en el presente  / Néstor Lambuley

Sonidos, alquimia y devenir: 
experiencias sonoras que resuenan en 
el presente

Artículo de investigación

Recibido: 24 de enero de 2023
Aprobado: 21de marzo de 2023

Néstor Lambuley
Universidad Distrital Francisco José de Caldas, 
Colombia
nlambuleya@udistrital.edu.co

—

Cómo citar este artículo: Lambuley, N. (2023). 
Sonidos, alquimia y devenir: experiencias sonoras 
que resuenan en el presente. Estudios Artísticos: 
revista de investigación creadora, 9(15), 52-66. 
DOI: https://doi.org/10.14483/25009311. 21235

Resumen
El presente artículo hace un recorrido por algu-
nas prácticas musicales relacionadas con deseos 
presentes y experiencias propias con miras a 
develar su sentido y aporte al campo de los 
Estudios Artísticos. Para tal fin, se pretende abor-
dar los aprendizajes adquiridos a lo largo de una 
“temprana socialización artística”, seguidos de 
una problematización en torno a los encuentros 
de saberes que conjugan lo vivido a lo largo de la 
investigación en músicas regionales colombianas 
y los conocimientos de la tradición musical acadé-
mica. Posteriormente, se vinculan las vivencias de 
los sonidos ancestrales y la medicina tradicional 
china, para finalizar con las resonancias producidas 
en el diálogo con compositores que han contri-
buido de manera significativa a la práctica sonora 
experimental de su autor. 

Palabras clave 
músicas del agua; alquimia; devenir; músicas regio-
nales de Colombia 

Sounds, alchemy and becoming: 
sound experiences that resonate in 
the present

Abstract
The present article makes a journey through some 
musical practices related to present wishes and 
personal experiences to unveil its meaning and 
contribution to the field of Artistic Studies. To this 
end, it is intended to address the learning acquired 
throughout an "early artistic socialization," followed 
by a problematization around the encounters of 
knowledge that combine what has been expe-
rienced throughout the research on Colombian 

<
 Alheña & Azúmbar (1992). Cuadro de María Murcia sobre 
composición musical experimental de Néstor Lambuley. Grupo 
Nueva Cultura.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es



54 Estudios Artísticos: revista de investigación creadora

regional music and the knowledge of the acade-
mic musical tradition. Subsequently, the experien-
ces of ancestral sounds and traditional Chinese 
medicine are linked to end with the resonances 
produced in the dialogue with composers who 
have contributed significantly to the experimental 
sonorous practice of its author.

Keywords 
water music; alchemy; becoming; Colombian 
regional music

Sons, alchimie et devenir : des 
expériences sonores qui résonnent 
dans le présent

Résumé
Cet article fait le tour de quelques pratiques 
musicales liées à des désirs actuels et à des 
expériences propres en vue d'en révéler le sens 
et l'apport au champ des études artistiques. A cet 
effet, il est prévu d'aborder les apprentissages 
acquis tout au long d'une « socialisation artistique 
précoce », suivie d'une problématisation autour 
des rencontres de savoirs qui conjuguent ce qui a 
été vécu tout au long de la recherche en musique 
régionale colombienne et la connaissance de 
la tradition musicale académique. Par la suite, 
les expériences des sons ancestraux et de la 
médecine traditionnelle chinoise sont liées, 
pour aboutir aux résonances produites dans le 
dialogue avec des compositeurs qui ont contribué 
de manière significative à la pratique sonore 
expérimentale de l'auteur.
 
Mots clés
musique de l'eau ; alchimie ; devenir ; musique 
régionale de Colombie

Sons, alquimia e devir: experiências 
sonoras que ressoam no presente

Resumo
 Este artigo faz um passeio por algumas práticas 
musicais relacionadas a desejos presentes e expe-
riências próprias com vistas a revelar seu signifi-
cado e contribuição para o campo dos Estudos 
Artísticos. Para isso, pretende-se abordar o apren-
dizado adquirido ao longo de uma "socialização 

artística precoce", seguida de uma problemati-
zação em torno dos encontros de conhecimento 
que combinam o que foi experimentado ao longo 
da pesquisa em música regional colombiana e o 
conhecimento da tradição musical acadêmica. 
Posteriormente, ligam-se as vivências dos sons 
ancestrais e da medicina tradicional chinesa, para 
terminar com as ressonâncias produzidas no diá-
logo com compositores que têm contribuído sig-
nificativamente para a prática sonora experimental 
do autor. 

Palavras chave 
música aquática; alquimia; devir; música regional 
da Colômbia

Iachikuna iachaikuspa samukuskata 
iuachikuna  ruraska kunankamamitia

Maillallachiska
Kai mailla kilkaskapi munanakumi kawachinga ima-
sami paikuna  katichimunaku, kai tunaikuna  ruraspa  
ñugpamandata  kawachispa i chasallata  imakunami 
kunankamatia  chasami  charra  charichikuna,  chi 
nispa  katichiku  chasallata  paikuna  iachaikuskata 
” uchulla kaurra  mandata iachaikuska  kai ruraikuna  
pangapi kaikangapa” kaipi kagkuna  tapuchispa  
imasami  ka kai kausaikuna  Munanaku  sugkunata 
paralanga. Chirurramanda tandariimi ñugpamanda  
tuanikunawa i cyhasallata, paikuna  ambikunawa 
imasami katichinkuna  chinamanda, ña tukuchin-
gapa kai tunakunamanda parlu  nikumi imasami 
paikuna mana  sakinkuna kaikunata, paikuna katichi-
nakumi wachu. 

Rimangapa Ministidukuna
Iakumanda tuanikuna; iacharikuikuna katichikuska; 
tukugsamuska; tunaikuna Tukui llagtakunamanda; 
Nukanchipa Colombia sutipi tiaskata



55Sonidos, alquimia y devenir: experiencias sonoras que resuenan en el presente  / Néstor Lambuley

Bogando con los sonidos bordados con el pulso de 
la respiración colectiva.

Melodías sinuosas mojadas con el fluir del agua.
Voces, estribillos y ritmos se ondean 

al compás de los remos del golpe contra la 
corriente.

Sonomancias del chasquido sobre el mareaje.
Es el manglar, es la vitalidad, es el roncar del canalete 

con su resonante alquimia sanadora y la alegría de 
vivir en un territorio apacible y turbulento a la vez, 

del ahora esperanzado. 
(Néstor Lambuley, 2019)

Preámbulo

Podríamos decir que en los tiempos actuales hay 
un régimen hegemónico de la escucha que es 
producido por la seducción de cánones estéticos 
de la colonialidad sonora en los públicos. Desde 
los mismos sistemas de la educación musical 
(pre-escolar, colegios, universidades) se han jerar-
quizado algunos niveles de las estructuras musi-
cales (melodía y armonía) como paradigmas de 
la audición. Como lo expresa la maestra Londoño 
(2002): “parece, además, que la música-mercancía, 
o música para las masas, va desplazando poco 
a poco a la música ritual, a la música de arte, a la 
música vital” (p. 15). En este sentido, el régimen 
hegemónico de la escucha —una modelada por 
Occidente— ha insonibilizado la amplia gama de 
modos de percibir el ámbito sonoro y ha hecho 
inaudible los ecos de las regiones, la función y los 
usos de sus músicas. 

Así, las cualidades sonoras y corpóreas internas 
que sostienen las expresiones musicales, sobre 
todo en músicas no occidentales o de carácter tra-
dicional regional, como los múltiples timbres instru-
mentales, los juegos del lenguaje, los micro ritmos, 
el movimiento-danza y las heterofonías vocales son 
excluidas y opacadas en los procesos de incorpo-
ración, audición, interpretación y análisis, por lo 
que prestar atención a ellas genera tensión con el 
régimen hegemónico de la escucha.

Ahora bien, las distintas experiencias artísticas se 
han expandido hacia diferentes campos de tra-
bajo, aportando otros modos de producir, percibir, 
apropiar y relacionar los saberes de las prácticas 
sonoras en múltiples contextos. Así pues, estas 

últimas acontecen en distintas maneras de hacer 
y nuevas condiciones de posibilidad e implican 
la inmersión en actos creativos que devienen en 
acontecimientos sonoros que, a su vez, conducen 
las experiencias de vida a probables proyectos de 
investigación-creación.

Bajo estas premisas, surge la intención de hallar 
otros espacios en el hacer musical y emerge la pre-
gunta respecto a cómo los sonidos y las músicas 
que navegan en la ruta del agua de los territorios, 
la vitalidad corpo-espiritual de la alquimia oriental 
y lo experimental eco-acústico como apuesta 
creativa se conjuntan y se potencian como fuerzas 
que producen resonancias1 vitales en un accionar 
particular como músico, terapeuta, docente y com-
positor. Quizás son estos encuentros de saberes 
y la transcursividad de sus diferentes sonidos y 
escuchas los que dejan abierto los caminos para un 
obrar sonoro. 

¡Aprendizajes!

Desde niño estuve inmerso en la música al ser 
parte de una tradición familiar de artesanos, músi-
cos y sastres donde el tío tocador/constructor 
evoca la imagen del árbol y sus maderas devienen 
en tiples y guitarras mientras el padre sastre/meló-
mano aconseja a sus practicantes con frases como: 
“si quieres aprender la costura hay que tomar 
caldo de retal”. A partir de entonces fui marcado 
por un modo de comprender las enseñanzas en la 
acción misma de interpretar conciertos en cole-
gios, salones comunales, universidades y auditorios 
de música. El compositor Tomás Molano Rosas2 fue 
un personaje fundamental para mí en esta etapa 
formativa por instruirme en la interpretación de la 
bandola andina de forma simultánea entre el salón 
de clase y el concierto de sala. Su transmisión 

1	 En este escrito, la resonancia se puede entender de tres 
maneras según el contexto de enunciación: como la caracterís-
tica físico-acústica y energética de la vibración de dos cuerpos 
de la misma frecuencia; como resonancias intermusicales en 
relación con sus sonoridades afines y a la vez complejas; y en 
cuanto la resonancia entre frecuencias de afectos construida 
como medio de relación con el otro.
2	 Nacido en Bogotá en 1910 y fallecido en la misma 
ciudad en el año 1983. Ejecutaba con excelencia la guitarra, 
el tiple y la bandola. Fue profesor de la Escuela Nacional de 
Comercio, integró el Cuarteto Colonial y fundó la Estudiantina 
Colombia en 1962.



56 Estudios Artísticos: revista de investigación creadora

de saberes y conocimientos se relacionaba con 
aprender en el hacer; impronta que fue cimen-
tando mi oficio de músico, pedagogo y, posterior-
mente, investigador. 

Igualmente, participar como voz líder de un coro 
estudiantil donde la polifonía vocal llegaba por 
primera vez a mis sentidos, me permitió afianzar 
el trabajo colectivo y la autonomía del rol indivi-
dual. En este tiempo, ingresé al Conservatorio de 
Música de la Universidad Nacional de Colombia 
para convivir con la teoría musical, el instrumental 
Orff, y desarrollar mi predilección por Beethoven 
—un gusto motivado por su música renovadora y 
la transformación de su lenguaje compositivo que 
interpelaba a los sucesos sociales de la época—. 

A lo largo de los años setenta y en el seno de la 
Universidad Nacional, se conformó el Grupo de 
Canciones Populares Nueva Cultura3 articulado 
con un trabajo político-cultural vinculado a los 
movimientos populares de los barrios de invasión 
del suroccidente bogotano en la localidad de 
Bosa. En esta configuración del ejercicio musical, 
surgió un encuentro con agrupaciones campesinas 
de requinto y torbellino junto a la bandola andina 
con el pasillo y el bambuco de estudiantina. A par-
tir de ello, el gusto por las sonoridades del ámbito 
regional andino se incorporó sustancial y decidida-
mente a mis expresiones artísticas. 

Así, emergió otro tipo de práctica musical inmersa 
en las problemáticas sociales que vinculaba la 
pedagogía con sus gentes y vislumbraba cómo las 
músicas, sin pertenecer propiamente a un deter-
minado movimiento ideológico representado en 
organizaciones de partido4, tienen agencia polí-
tica de considerable potencia en el tejido social. 

3	 Desde sus inicios en 1976, dicho grupo asumió el com-
promiso de profundizar sobre las músicas regionales del país 
para transcribirlas al espacio del presente sin perder la fuerza 
expresiva que las caracteriza. A lo largo de más de cuatro 
décadas de trabajo continuo ha interpretado, investigado 
y difundido lo más representativo de las formas musicales 
colombianas. En 1980, Nueva Cultura fue ganador del primer 
puesto en el Concurso Nacional de Intérpretes de Colcultura 
(ahora Ministerio de Cultura).
4	 Para este momento sobresalen tres grandes posiciones 
provenientes de ideas marxistas en cuanto a lo estratégico y lo 
cultural: el Partido Comunista Colombiano (PCC), el trotskismo 
o socialismo y el maoísmo.

Justamente, desde el campo de la cultura y a partir 
de las “músicas folclóricas colombianas”, conde-
nadas a evocar el pasado por algunos sectores 
juveniles y de la izquierda trotskista, Nueva Cultura 
resignifica las expresiones musicales tradicionales 
como manifestaciones vigentes y dinámicas en 
las diferentes regiones del país5. A partir de este 
momento, se avistaba la alternativa de ejercer la 
acción sonora por fuera de los medios y circuitos 
comerciales como una expresión simbólica de 
comunidades en su vínculo con las cotidianidades, 
sentires e imaginarios. 

Gracias al compromiso investigativo con las músi-
cas tradicionales de base campesina, se realizó 
un vasto recorrido por varias zonas del país, par-
ticipando en festivales locales y encuentros con 
músicos y grupos representativos de diferentes 
regiones de Colombia. Las enriquecedoras expe-
riencias e intercambios con las familias musicales 
portadoras de la tradición oral permitieron apro-
piar y valorar la fuerza expresiva de sus cantos 
junto a la potencia de sus toques instrumentales en 
su íntima relación con la danza.

Entonces se revelaba la idea de que la región 
andina colombiana no era uniforme por su poli-
fonía y que el movimiento de los bailes cantados 
propios de los ritmos costeros resonaba en nues-
tros cuerpos más de lo acostumbrado. Por ello, 
desde nuestras prácticas investigativas e interpre-
tativas se exhortaba a otros modos de percepción, 
valoración y creación procedentes de los ethos 
campesinos y los ritmos afrodescendientes que no 
tenían cabida en la banda sonora de los escenarios 
oficiales, auditorios comerciales y audiencias de 
las instituciones educativas6. De esta manera, se 
manifestaba la conjunción de sonido, cuerpo, 

5	 En esta misma década también surgieron grupos musi-
cales colombianos vinculados a los movimientos de la Nueva 
Canción Cubana y Latinoamericana llamados “grupos de 
música revolucionaria” o de “canción protesta”. 
6	 La presentación del grupo en mención en el Teatro 
Colón de Bogotá, en el marco de la premiación del concurso 
de Colcultura (1980), con la interpretación de “Canto cam-
pesino guabinero a capella” acompañado de instrumentos 
de percusión torbellinera, generó un contraste significativo 
al juntar a los acostumbrados vestidos de frac, propios de las 
orquestas de cuerda colombianas de la época, con tiples, 
guitarras y bandolas conocidas como liras o estudiantinas.



57Sonidos, alquimia y devenir: experiencias sonoras que resuenan en el presente  / Néstor Lambuley

Imagen 1. Grupo de Canciones Populares Nueva Cultura. Fuente: archivo personal. 

movimiento y territorio como un proyecto de 
tejido social, artístico, musical y cultural.

Al unísono, emergió la comprensión sobre las 
regiones musicales y su heterogeneidad, cualidad 
que otorgó a lo sonoro un carácter constitutivo de 
la vida de las comunidades al tiempo que se con-
virtió en la voz hablante de la producción cultural. 
Ello implicó redimensionar el hábitat de las músicas 
tradicionales a partir del concepto de “amplia 
región cultural”, con sus flujos y tránsitos a través 
de sus difusas fronteras y sus vínculos inter-musica-
les. Este planteamiento se relaciona con las afirma-
ciones de Bedoya (1987) cuando acuña el término 
“interfluencias musicales”, un concepto que reco-
noce la relevancia de las músicas regionales en los 
procesos de transformación cultural con necesida-
des de intercambio, integración y enriquecimiento 
mutuo.

En el caso particular, Nueva Cultura ha vivenciado 
las “interfluencias musicales” a través del recorrido 

por los currulaos de agua dulce y los currulaos 
de agua salada del litoral pacífico, las cumbias del 
Caribe ribereño con sus gaitas y las del Caribe cos-
tero con sus flautas de millo. Hemos estado presen-
tes en la interpretación como arpistas y bandolistas 
de los joropos de tiples y arpas de la cuenca del 
Orinoco. Del mismo modo, las cañas y las rajaleñas 
de los valles interandinos del conocido Tolima 
Grande (departamentos del Tolima y Huila) nos 
hicieron ver la fuerza del río Magdalena como inte-
grador de culturas y amplificador de memorias y 
auralidades navegantes.

Posterior a dichas experiencias y con mi parti-
cipación como coinvestigador en el proyecto 
Movilidad y Recurrencia en las Músicas Regionales 
de Colombia (2007), se produjo otro encuentro 
con las músicas del agua en las comunidades afro-
descendientes del Pacífico colombiano, quienes 



58 Estudios Artísticos: revista de investigación creadora

mencionar el importante papel que juega el agua. 
En varias de las regiones mencionadas, el agua —
como se describirá más adelante en lo referente 
a la alquimia de lo oriental— es el origen de los 
ciclos de vida y, por ende, de las culturas que se 
gestan en los territorios. En palabras de Paz: “...la 
forma de cantar la da el río… Es el mismo río, es la 
marea, es la corriente… Son esos aires los que nos 
marcan las formas del cantar, de hablar incluso” 
(citado por Pinilla, 2021)8. En esta misma intención 
los músicos tocan el ritmo del patacoré que revita-
liza los cuerpos mientras el canto del berejú limpia 
el territorio. 	

8	 Para más información, puede visitarse el proyecto del 
Banco de la República El río: territorios posibles, en particular 
la ponencia La despedida del alma: explorando los lazos entre 
vivos y muertos a través de los cantos de alabaos en el Medio 
San Juan chocoano (noviembre 9 de 2020): https://www.ban-
repcultural.org/proyectos/rio

Imagen 2. Músicas del agua. Sonidos regionales. Archivo Nueva Cultura

refieren a la “sonoridad del manglar”7 como la 
raíz vibrante que se despliega hacia distintos 
ecos que produce el territorio con sus cantos e 
instrumentos. Esto se corresponde con lo que 
dijo en una ocasión el músico Hugo Candelario 
González, director del grupo Bahía: “la marimba es 
agua que entra por los oídos y te hidrata el cuerpo 
musicalmente”.

Esta idea se corresponde con la porosidad que nos 
caracteriza, pues estos sonidos se adentran por la 
piel y a través de los distintos sentidos. Ahora cabe 

7	 Expresión referida a los ecosistemas de manglar como 
ambientes oscuros, con bastante vegetación espesa ligada 
al río y a su diversidad de vida microbiológica. Su sonoridad 
es evocada a través de los tambores cununos, bombos de 
frecuencias medias y bajas construidos con cueros duros 
de tatabro y de venado, y la marimba de chonta cuyos tonos 
armónicos con aire velado plasman esa correlación entre los 
ecos del manglar y las músicas gestadas en sus reverberacio-
nes con el agua.



59Sonidos, alquimia y devenir: experiencias sonoras que resuenan en el presente  / Néstor Lambuley

En este punto, el estudio de las culturas del agua 
(ribereñas, costeras, anfibias y de las cuencas 
andinas) como productoras de vida, afectos y 
expresiones simbólicas constituye un camino hacia 
la mirada sensible, cultural, social y política de 
estos modos de apropiación cultural por parte de 
las comunidades. Ante esto, devienen las músicas 
del agua en sonidos regionales donde se hace 
presente la relación humano/ecosistema toda vez 
que las músicas contribuyen a pensar este vínculo 
de distintas maneras donde la naturaleza es cons-
titutiva del vivir. Así pues, se canta, toca, agradece 
y ofrenda a las bondades del agua por sus ense-
ñanzas y a la sabiduría de las plantas sagradas en la 
acción del rito en las distintas comunidades ances-
trales, afrodescendientes y de sustrato campesino 
de nuestros territorios.

¡Encuentro de saberes!

A lo largo del ejercicio pedagógico en un pro-
grama profesional universitario, surge una arti-
culación del mundo de la vida sonora con la 
praxis de la educación formal y la interacción de 
saberes que revitaliza y empodera otras lógicas 

de conocimiento ancladas desde las colectivi-
dades regionales y las culturas orales. Dicho de 
otro modo, los “encuentros de saberes” implican 
aportes sustanciales tanto a los procesos creativos 
como a sus modos de transmisión más allá de la 
institucionalidad de la academia y las artes. Al res-
pecto, me permito resaltar dos experiencias:

La primera refiere a la creación de un programa de 
formación musical universitaria sin antecedentes 
e inscrito en la Academia Superior de Artes de 
Bogotá (ASAB)9, el cual se proponía visibilizar las 
“formas musicales de diversos grados de vigencia 
y circulación social al interior de los complejos 
nacionales y regionales” (Instituto Distrital de 
Cultura y Turismo, 1993), ausentes en la academia 
occidental —que reproduce el referente de la 

9	 La Academia Superior de Artes de Bogotá se crea en 
1991 como un espacio formativo para las artes en Bogotá 
reuniendo las diferentes escuelas de artes de educación 
no formal que se encontraban bajo la dirección del Instituto 
Distrital de Cultura y Turismo. Posteriormente, en el año 2006, 
la ASAB se integra a la Universidad Distrital Francisco José de 
Caldas como Facultad de Artes con las carreras de música, 
artes escénicas y danza junto con artes plásticas y visuales.

Imagen 3. Ritmos del agua. Río Risaralda. Archivo personal.



60 Estudios Artísticos: revista de investigación creadora

música de la tradición centro-europea—, para 
incorporar otras maneras de apropiar saberes, 
prácticas y conocimientos en los planes oficiales 
de estudio de la formación universitaria. Así sur-
gió el reto de este programa como una apuesta 
político-cultural-epistémica, cuyo antecedente 
fue el Plan Piloto de la Academia de Música Luis A. 
Calvo, posteriormente Programa de Formación en 
Músicas Caribeiberoamericanas (CIAM)10.

Esta experiencia de transitar entre los saberes 
de la oralidad de las músicas CIAM y los modelos 
formales de la educación académica, hizo posible 
que la investigación musical alimentara el currí-
culo del programa de formación profesional en 
música de la ASAB11. En esta orientación, la incor-
poración de músicas locales propició otro tipo 
de prácticas académicas como salidas de campo 
con estudiantes de la universidad a las regiones 
donde se encuentran los músicos tradicionales, así 
como la participación de estos músicos sabedores 
impartiendo talleres en el aula universitaria. Ello ha 
dotado a la academia de otras rutas de estudio y 
de distintas maneras de mirar la relación entre el 
músico, sus músicas, pedagogías y contextos. 

10	 Programa propuesto y escrito por Samuel Bedoya, 
Jorge Sossa, Alejandro Mantilla, Alfonso Dávila y Néstor 
Lambuley en 1993. Lo caribeiberoamericano incluye a las 
músicas tradicionales mexicanas-centroamericanas, las músicas 
del gran Caribe (Cuba, Puerto Rico, Jamaica) y las músicas 
suramericanas.
11	 Actualmente llamado Proyecto Curricular de Artes 
Musicales (PCAM).

Por otra parte, la segunda experiencia apunta 
al encuentro con el estudio de la Medicina 
Tradicional China (MTC) que, como práctica espiri-
tual, me ha develado el poder alquímico del sonido 
y la plena conjunción naturaleza/humano. Desde 
estas acciones, emergió una práctica a partir de 
los sonidos inscritos en movimientos energéticos. 
Ello permitió acercarse a la ruta del agua, campo 
resonante de un modo de habitar el planeta que 
fluye desde las aguas externas en los territorios (en 
constante transmutación) hacia las aguas internas 
de nuestro torrente corpóreo. A esto se suma 
que las cosmovisiones de los pueblos indígenas, 
mediante las vivencias de espacios chamánicos 
sonoros en las tomas de la planta sagrada del yagé 
y la inmersión en el taketina12, han acompañado 
ocasionalmente la experiencia de la MTC.

Estos saberes “otros” se convierten en la senda 
energética que ha sido investigada como expre-
sión del ritmo y del movimiento, elementos que 
propician las fuerzas vitalizadoras para fluir como 
las diferentes estancias de la ruta del agua: pozo, 
manantial, arroyo, río y mar, los que son recono-
cidos como los puntos o los resonadores “Shu 
antiguos”. La función de estos puntos consiste en 
transportar y hacer fluir el qi (energía) en el sen-
tido de las etapas del curso del agua, tal como 
ocurre en los territorios donde las aguas van de la 
montaña al río y desembocan en el mar. Asimismo, 

12	 Propuesta realizada por el austriaco Reinhard Flatischler 
(2002), a partir de sus aprendizajes con ritmos chamánicos asiá-
ticos y africanos. Al respecto, surge su libro titulado El poder 
olvidado del ritmo.

Imagen 4. Ideogramas de la ruta del agua en los reinos mutantes de la naturaleza. Elaboración propia. 



61Sonidos, alquimia y devenir: experiencias sonoras que resuenan en el presente  / Néstor Lambuley

nacen los pozos en las falanges terminales de los 
dedos de las manos y de los pies y terminan con 
el mar en los codos y las rodillas. Estos puntos 
establecen relaciones con los “reinos mutantes de 
la naturaleza” como pozo-madera/metal, manan-
tial-fuego/agua, arroyo-tierra/madera, río-metal/
fuego, mar-agua/tierra. Son vórtices donde se cam-
bia de polaridad energética. Su uso es imprescindi-
ble en los procesos terapéuticos de recuperación 
energética en la medicina oriental.

Cada reino mutante, que se corresponde con un 
elemento de la naturaleza (agua, madera, fuego, 
tierra y metal), sostiene un estrecho vínculo con 
los órganos y las emociones. De esta manera, por 
ejemplo, el reino del agua (shui) está asociado 
con el riñón como órgano y con la vejiga como 
entraña, lo que establece vínculos con el miedo y 
la depresión, sin que por ello se desconozcan los 
vectores sociales que se aúnan a estos estados. 
De forma análoga, tiene su papel lo sonoro. En el 
Su Wen, libro del emperador amarillo Hoang Ti y 
canon de la medicina antigua Nei King, señalan a 
la quinta nota yü, (que se traduce en aproximación 
a la nota la (A) del sistema musical occidental) 
como la expresión vibrátil del reino del agua, junto 
al soplo y aliento que emite el sonido “Shueeiiiii” 
y sus voces de gemido que interactúan con los 
modos y escalas pentatónicas propias de las 
culturas ancestrales. En este orden de ideas, las 
prácticas de la MTC sustentan que la energía sutil 
del sonido es tan imprescindible como la puntura 
de las agujas o el calor de los tabacos en el trata-
miento de la moxibustión, siempre acompañado 
también por el qi qong (el movimiento), la tuina 
(masaje tradicional chino) y la ideogramática. De 
este modo, se evidencian las prácticas del sonido y 
el silencio en la MTC.

Dichas prácticas han tenido como referencia los 
escritos de José Luis Padilla13, fundador de las 
escuelas Neijing en el mundo donde se han rea-
lizado proyectos y encuentros que articulan los 
procesos holísticos y las prácticas de la MTC. 
Como muestra de ello, es menester enunciar a 
Padilla quien en una ocasión mencionó que “...el 
sonido sanante puede llegar a estructuras mole-
culares, ortomoleculares y genéticas, y a través 

13	 Al respecto, se sugiere ver Padilla (2009; 2019).

de diferentes tonalidades e instrumentos pode-
mos modificar estructuras que estén alteradas y 
recuperarlas”.

Al respecto, es importante señalar que mi partici-
pación en estos eventos a través de los proyectos 
Devenir agua (Lambuley, 2019) y Ai jing sonando 
en el camino del amor, ha estado mediada por 
la interpretación de instrumentos y sonoridades 
de nuestras tradiciones en Latinoamérica. En Belo 
Horizonte (Brasil, 2017) y Cancún (México, 2019) 
se provocaron los encuentros14 entre lo oriental y 
lo regional colombiano, allí los cuencos tibetanos 
y las tablas indias dialogaron con las músicas del 
arpa llanera, las gaitas y tambores de los Montes de 
María y las flautas indígenas del Cauca alrededor 
de la ruta del agua. En estas experiencias musicales  
se integró el sonido, el movimiento del qi gon15 
al estilo Ba Han Shen y la caligrafía ideogramática 
oriental con las enseñanzas de David Kamt Fupuy 
y Olga Giraldo. Aquí, la alquimia16 entre prácticas 
y medios da cuenta de las resonancias acústicas 
como transductoras energéticas de ondas vibra-
torias que transitan hacia lo que ahora denomino 
“sonido/vital”, el sonido para la vitalidad de los 
seres vivos.

Estas experiencias musicales e interculturales se 
han retroalimentado con saberes y conocimientos 
que son el fundamento de múltiples tratamientos 
de geopatías y patologías humanas, animales y 

14	 Desde otras latitudes, desde lo académico y lo cultural, 
estos encuentros entre lo occidental, lo oriental, lo ancestral y 
lo afroamericano ya se han propiciado y reflexionado, como lo 
escribe desde Brasil el maestro J. Carvhalo (2019) en el artículo 
La Escuela de Kioto, la Filosofía Occidental y las Artes Indígenas 
Amazónicas.
15	 Técnica milenaria proveniente del chamanismo. “qi” 
significa soplo, energía vital, y “gong” movimiento y gesto, por 
lo tanto, la expresión “qi gong” refiere al arte de mover la ener-
gía y es entendida a partir de los ideogramas que sugieren la 
fuerza y dinámica de sus movimientos (Padilla, 2013).
16	 De acuerdo con Padilla (2013): “...todo ser humano es 
un proceso alquímico”. La respiración, los procesos del pen-
samiento, las emociones, la espiritualidad, la sexualidad y las 
afectaciones constituyen procesos alquímicos. La poesía, la 
música, el rito, la danza y, en general, las artes son constantes 
acontecimientos de cambios, mutaciones y transmutaciones. 
El sonido como energía sutil irrumpe en nuestras frecuencias 
singulares y colectivas, las que potencian nuestros pensamien-
tos y nuestras corporalidades en un mismo instante. Todo esto 
configura el modo de existir alquímico.



62 Estudios Artísticos: revista de investigación creadora

vegetales que las prácticas de la MTC han apor-
tado al mundo17. De este modo, estas participacio-
nes y aprendizajes han significado otras maneras 
de vivir el sonido y de afectar sentires, corporalida-
des, entornos, espiritualidades y pensamientos. 
En síntesis, todo lo anterior deriva en una apuesta 
creativa donde la confluencia de músicas y con-
textos me permitirán recorrer, articular y fusionar 
los sonidos de lo regional, la alquimia oriental y el 
devenir18 de lo experimental como voces vivas de 

17	 Al respecto, la UNESCO (2010) declaró 
la acupuntura como Patrimonio Inmaterial de la 
Humanidad. Para mayor información dirigirse a:  
https://antoniorosaleny.jimdofree.com/2010/11/26/
la-acupuntura-es-ahora-patrimonio-de-la-humanidad/
18	 Devenir puede entenderse como la creación de un 
cierto posible, algo que puede llegar a ser. En este sentido, es 
una potencia. También puede comprenderse como algo que 
está siendo y, en ese siendo, hay diferenciación. Aquí está la 
idea de querer ser otro, por ejemplo, la figura del chamán: se 
trata de experimentar con distintas fuerzas sonoras que preci-
piten el devenir de un acontecimiento.

la actual pluriversalidad sonora19. De allí la denomi-
nación del presente texto.

¡Resonancias! 

El trabajo compositivo y creativo ha sido funda-
mental en esta experiencia artística particular. 
En principio, el contacto directo de estudio con 
Samuel Bedoya, Mauricio Bejarano, Francisco 
Zumaqué, Guillermo Rendón, Guillermo Gaviria 
y Eduardo Carrizosa posibilitó un acercamiento 
y afecto por las distintas maneras de creación 
y exploración del lenguaje sonoro. En estos 
maestros siempre estuvo la sapiencia de vincular 
la formación académica con el oficio musical 
de lo tradicional y popular. Por lo tanto, debo a 
ellos la experimentación libre de prejuicios que 
ayudó a asumir las músicas como un campo de 

19	 Pluralidad de expresiones sonoras locales que, bajo el 
reconocimiento de su singularidad y heterogeneidad, con-
tribuyen a establecer zonas de intercambios e interacciones 
artísticas y culturales.

Imagen 5. Música sanadora y caligrafía china. Alquimia sonora. Escuela Neijing. Bogotá. Archivo personal.



63Sonidos, alquimia y devenir: experiencias sonoras que resuenan en el presente  / Néstor Lambuley

Imagen 6. Polifonías sonoras del agua. Néstor Lambuley (2019). Elaboración propia.

posibilidades abiertas y en movimiento, com-
prometidas con los intérpretes, creadores y 
audiencias. 

En consecuencia, es posible destacar numerosas 
producciones fonográficas en calidad de com-
positor e intérprete en el ámbito de lo popular y 
regional, así como la composición y grabación 
de cantos para infantes en el marco de investi-
gaciones realizadas con la Universidad Distrital y 
Colciencias20. En estas experiencias se ha interca-
lado la creación y arreglos para banda, orquesta 
sinfónica, grupos de cámara y música original 
para cine, audiovisuales, espectáculos teatrales 
y dancísticos que han derivado en el ejercicio 
de la composición experimental vinculando en 
un solo acontecimiento la imagen, el sonido y el 
movimiento.

20	 Entre otras, la Beca de Investigación Musical del 
Ministerio de Cultura con el proyecto El lenguaje del arpa 
en Colombia, realizado en 2006 y publicado en 2017 por la 
Universidad Distrital Francisco José de Caldas.

En esta vía, se destaca el proyecto de intervención 
acústica Cántaro del río (2016)21, del cual ya he 
realizado trabajos de campo y que tiene como 
eje la interacción sonido/agua en relación con el 
ecosistema de la cuenca del río Bogotá. Su carác-
ter musical experimental se ha convertido en una 
importante contribución a esta línea de trabajo, ya 
que se emparenta con las apuestas investigativas 
de Masaru Emoto22, relacionadas con los mensa-
jes del agua a través del sonido, la vibración y la 
resonancia.

Desde la lúdica, las músicas regionales y urbanas, 
los sonidos sutiles de la corporalidad, las músicas 

21	 Proyecto de investigación liderado por Grupo de 
investigación Sonósfera y aprobado por el Centro de 
Investigaciones de la Universidad Distrital en 2016.
22	 Investigador japonés (1943-2014) quien realizó contro-
vertidas experiencias sobre cómo el efecto de determinados 
pensamientos, músicas, sonidos y palabras alteran la estructura 
molecular del agua. Escribió numerosas publicaciones, entre 
ellas: Los mensajes del agua, La ciencia de lo invisible y El 
poder curativo del agua.



64 Estudios Artísticos: revista de investigación creadora

para escena y orquestales y la intervención acús-
tica ambiental se han trazado las intersecciones de 
un pensamiento musical que acoge la experimenta-
ción y la creación. Ellos me han permitido recono-
cer mi procedencia, develar mis fortalezas como 
músico, compositor e investigador y jugar con el 
conocimiento previo desde un saber-hacer.

Descifrar el sonido/vital, los sonidos/regionales y 
los sonidos/imaginados, a través de la exploración 
minuciosa de sus lógicas constructivas para poten-
ciar sus múltiples posibilidades creativas, es un reto 
para el devenir de un acontecimiento sonoro cuyas 
fibras se encuentran en proceso. En esta dirección 
los procesos creativos y sus modos de hacer junto 
con los actos performativos, han alimentado las 
dimensiones del hacer, sentir, pensar y crear.

Al respecto, es relevante que el encuentro y la 
diversidad de sonoridades de diferentes contex-
tos ejerce un modo de pensamiento crítico que 
interpela las prácticas musicales de la colonialidad 
sonora23. La transcursividad de las sonoridades 
planteadas aquí no proviene únicamente de con-
textos académicos universitarios que acentúan el 
modelo musical eurocéntrico —quizás con excep-
ción del campo experimental—, sino que emerge 
de los saberes de la tradición oral como fuente 
amplia y profunda de conocimientos. De hecho, 
en el transcurso de mis experiencias en la compo-
sición y arreglos durante más de cuatro décadas, 
son para destacar las músicas afrodescendientes y 
las llamadas músicas contemporáneas24,  que han 
puesto de presente que sus modos interpretativos 
no obedecen a necesidades unívocas de tonos 
y ritmos uniformes, pues comparten lo multívoco 
de sus melodías, métricas difusas, melodías de 
timbres y múltiples temples que las hacen coexistir 
entre las prácticas festivas de los currulaos y la 

23	 En este artículo, la colonialidad sonora se enmarca en 
uno de los distintos ámbitos en que la colonialidad ha operado 
y se mantiene hoy en día como espacio de dominación e 
imposición de clasificaciones raciales/étnicas, económicas, cul-
turales, epistémicas, corporales y estéticas cuyos campos de 
acción se despliegan en la colonialidad del poder, del saber, 
del ser y de las percepciones y sensibilidades prácticas hege-
mónicas de lo sonoro.
24	 En esta investigación-creación lo contemporáneo está 
referido a las maneras de hacer de las músicas experimentales 
en entornos urbanos y académicos más que a una referencia 
de época.

obra abierta de los colectivos de compositores 
actuales.

En conclusión, las experiencias que configuran 
los antecedentes aquí presentados a lo largo de 
este texto, han poblado mi hacer con conceptos 
y caminos recorridos que disponen la realización 
de posibles trabajos académicos y artísticos. Por 
tal razón, resulta admisible formular las siguientes 
reflexiones:

- Se plantea la necesidad de generar un desmarque 
de los usos normalizados del mercantilista régimen 
sonoro dominante, construyendo otros caminos 
donde los vínculos con el mundo de la vida estén 
presentes en el oficio cotidiano de la música. Con 
gran esfuerzo en los últimos tiempos, distintos gru-
pos musicales, instituciones culturales, festivales y 
encuentros artísticos han hecho posible visibilizar 
y sonibilizar (hacerlas audibles para amplios públi-
cos) expresiones musicales (afrodescendientes, 
ancestrales, regionales campesinas, la canción polí-
tica, entre otras) antes marginadas de los espacios 
académicos y artísticos por el oficialismo cultural.

- Las músicas como energías en movimiento y siste-
mas simbólicos, fortalecidas por las comunidades, 
son parte constitutiva de la cotidianidad de los 
pueblos. La vida y la música son inmanentes en su 
dinámica social y cultural. El sonido habita y acon-
tece de ida y vuelta desde lo celular-corporal hasta 
lo ritual y lo colectivo. Sin embargo, hoy en día, el 
mercado musical globalizado silencia los sentidos 
de las músicas como expresiones del tejido social.

- Es clara la intención de generar acciones artísticas 
para favorecer la fuerza de vida, la vitalidad sonora 
como potencia creadora, como multiplicidad 
voces y afirmación de actos de re-existencia25 que 
posibiliten diversos tejidos entre las dimensiones 
culturales y humanas en su continuum con la natu-
raleza, inmersas en las variadas maneras de existir.

- Estos aprendizajes, que implican la interacción 
entre lo colectivo y lo individual y su imbricación 
en la dinámica social y política en vínculo con los 

25	 Al respecto, es pertinente enunciar a Albán (citado por 
Maldonado, 2017) cuando señala que: “la re-existencia es una 
irrupción que envuelve el pensamiento, la acción, el sentir y la 
percepción” (p. 27).



65Sonidos, alquimia y devenir: experiencias sonoras que resuenan en el presente  / Néstor Lambuley

modos de vida, sentires e imaginarios (inscritos 
en circuitos culturales presentes en mi oficio), me 
llevan a transitar desde diferentes lugares epistémi-
cos hacia la creación de diversos acontecimientos 
sonoros.

- Preguntarse por el ejercicio creativo como espa-
cio de intervención y experimentación, a partir de 
la transcursividad sonora que implica nomadizar, 
transformar y transmutar las resonancias, significa 
recorrer las diferentes maneras de vivir el espa-
cio-tiempo desde las sinergias colectivas de las 
culturas del agua, conjugando la potencia del 
movimiento alquímico en su discurrir hacia las dis-
tintas posibilidades de la experimentación sonido/
cuerpo/territorio y vitalidad.

- Finalmente, después de estos trayectos musicales, 
surge la indagación sobre cómo hacer de mi expe-
riencia e impulso de vida y de esta conjunción de 
saberes, una serie de actos creativos que contri-
buyan a decolonizar lo sonoro desde la dimensión 
micropolítica, la aesthesis26 y los afectos para pro-
piciar la escucha de lo que no ha sido escuchado y 
hacer audible lo inaudible.

Referencias

Bedoya, S. (1987). Regiones, músicas y danzas campesinas. 
Propuestas para una investigación inter-regional integrada 
(segunda parte). A Contratiempo: revista de música en la 
cultura, (2), 18-25.

Carvalho, J. (2019). La Escuela de Kioto, la Filosofía 
Occidental y las Artes Indígenas Amazónicas. Triálogo para 
la Construcción de un Encuentro de Saberes Filosóficos. 
F. Neto y O. Giacoia. (Ed.), Ciencia y Arte en la Escuela de 
Kioto. Editora PHI.

Emoto, M. (2003). Mensajes del agua. La liebre de marzo.

Flatischler, R. (2002). El poder del ritmo: Ta Ke Ti Na. 
Percuaction Global Percussion Network.

26	 La aesthesis es un concepto que alude a la restitución 
de los sentires, los afectos, las percepciones y las emociones, 
La aesthesis como experiencia sensible nos vincula con otra 
estética que es muy distinta a la idea homogenizante de lo 
bello (Mignolo, 2015).

Lambuley, N. [Nestor Lambuley]. (15 de junio de 2019). 
Devenir Agua - Música y caligrafía – Néstor Lambuley 
[Archivo de Video]. YouTube. https://www.youtube.com/
watch?v=byIFiRYksy0

Lambuley, R. (2007). Movilidad y Recurrencia en las Músicas 
regionales de Colombia. Material inédito. Universidad 
Distrital Francisco José de Caldas.

Londoño, M. (2002). Y la memoria se hizo música. 
Universidad de Antioquia.

Maldonado-Torres, N. (2017). El arte como territorio de 
re-existencia: una aproximación decolonial. Iberoamérica 
Social: revista-red de estudios sociales, (VIII), 26-28.

Mignolo W. (2015). Aesthesis decolonial: heridas colonia-
les/sanaciones decoloniales. En P. P. Gómez Moreno (Ed.), 
Trayectorias de re-existencia: ensayos en torno a la colonia-
lidad/decolonialidad del saber, sentir y el creer (pp. 123-
136). Universidad Distrital Francisco José de Caldas.

Padilla, J. (1999). Tratado de sanación en el arte del soplo. 
Fundación Neijing.

Padilla, J. (2013). Qi gong estilo Ba Han Shen. Escuela 
Neijing.

Padilla, J. (2019). Sonidos sagrados. Pozo Amargo. Escuela 
Neijing.

Pinilla, M. (2021). El rio: terrritorios posibles. Poencia. La 
despedida del alma: explorando los lazos entre vivos y 
muertos a través de los cantos de alabaos en el medio San 
Juan chocoano. Noviembre 9 de 2020. https://www.ban-
repcultural.org/proyectos/rio


