
87                                                                                    El Barniz de Pasto Secretos y Revelaciones.. / Marta Fajardo de Rueda

La danza de los Voladores como 
frontera decolonial de aesthesis 
comunitaria 

Artículo de reflexión

Recibido: 4 de julio de 2024
Aceptado: 20 de octubre de 2024

José F. Corte 
Universidad Veracruzana, México
osefcorte@gmail.com

—
Cómo citar este artículo: F. Corte, José. (2025). La 
danza de Los Voladores como frontera decolonial 
de aesthesis comunitaria. Estudios Artísticos: revista 
de investigación creadora, 11(18), pp.87-103. 
DOI: https://doi.org/10.14483/25009311.22773  

Resumen
La danza de los Voladores es una práctica sim-
bólica que teje comunidad entre los pueblos que 
la producen, realizando intercambios simbólicos 
en otros planos de conciencia. Son ritos artísticos y 
estéticos que transmiten conocimientos y hábitos 
heredados, el resguardo del tiempo ritual con los 
cuales se genera una ceremonia que manifiesta 
la cosmovisión y mitología de la comunidad. Un 
ritual que transmite conocimientos simbólicos para 
conformar la identidad ancestral entre los pueblos 
Totonacos. Se indaga acerca del concepto de 
estética comunitaria que conforma a una comu-
nidad totonaca bajo sus prácticas dancísticas. En 
tanto, un esfuerzo comunitario de organización, 
que genera las materialidades necesarias para 
ejecutar la danza como: el corte, arrastre y “siem-
bra” del palo volador (sakatkiwi)1. Re-significando 
la danza como la noción de la inmanencia de la 
comunidad. (Díaz, 2014) La metodología etnográ-
fica visual se apoya en el registro de fotografías y 
videos que permiten la realización de entrevistas 
a cámara y posibilita obtener una evidencia visual 
de las prácticas comunitarias que funcionarán para 
producir la danza. Además de la tripartida colab-
oración epistémica entre: los actores de las imá-
genes, la cámara y el autor. 

1	 Las traducciones son al tutunaku región de la costa de 
Papantla.

Se
cc

ió
n 

ce
nt

ra
l

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es



88 Estudios Artísticos: revista de investigación creadora

Palabras clave
Danza ritual; Escuela de niños Voladores; estética 
comunitaria; Totonacapan, Papantla 

The Flyers Dance as a decolonial 
frontier of community aesthesis

Abstract
The Flyers dance is a symbolic practice that 
weaves community among the peoples that pro-
duce it, carrying out symbolic exchanges on other 
levels of consciousness. They are artistic and 
aesthetic rites that transmit inherited knowledge 
and habits, the protection of ritual time with which 
a ceremony is generated that manifests the worl-
dview and mythology of the community. A ritual 
that transmits symbolic knowledge to form the 
ancestral identity among the Totonaco people. 
We explore the concept of community aesthetics 
that shapes the Totonac under its dance practices. 
There is a community organizational effort, which 
generates the necessary materialities to dance 
such as: cutting, dragging, and “planting” the flying 
stick (sakatkiwi)1. Re-signifying dance as the notion 
of the immanence of community. (Díaz, 2014) The 
visual ethnographic methodology is supported 
by the recording of photographs and videos that 
allow for on-camera interviews. It makes it possi-
ble to obtain visual evidence of the community 
practices that will work to produce the dance, in 
addition to the tripartite epistemic collaboration 
between the actors of the images, the camera, and 
the author.

Keywords
Ritual dance; Flying children's school; community 
aesthetics; Totonacapan; Papantla

La danse des aviateurs comme 
frontière décoloniale de l'aesthèse 
communautaire

Résumé
La danse des Voladores est une pratique symbol-
ique qui tisse une communauté entre les peuples 
qui la produisent, en réalisant des échanges 
symboliques sur d'autres plans de conscience. 
Ce sont des rites artistiques et esthétiques qui 
transmettent des connaissances et des habitudes 

héritées, la protection du temps rituel avec lequel 
une cérémonie est générée qui manifeste la vision 
du monde et la mythologie de la communauté. 
Un rituel qui transmet un savoir symbolique pour 
façonner l'identité ancestrale chez les peuples 
totonaques. Le concept d'  esthétique commu-
nautaire qui façonne une communauté totonaque 
à travers ses pratiques de danse est étudié. Entre-
temps, un effort communautaire d'organisation, qui 
génère les matérialités nécessaires à l'exécution 
de la danse telles que : la coupe, le traînage et la « 
plantation » du bâton volant (sakatkiwi). Re-signifier 
la danse comme notion d'immanence de la com-
munauté. (Díaz, 2014) La méthodologie ethno-
graphique visuelle est basée sur l'enregistrement 
de photographies et de vidéos qui permettent des 
entretiens avec des caméras et permettent d'obte-
nir des preuves visuelles des pratiques communau-
taires qui travailleront à produire la danse. En plus 
de la collaboration épistémique tripartite entre : les 
acteurs des images, la caméra et l'auteur.  

Mots clés
Danse rituelle ; École pour enfants volants ; l'es-
thétique communautaire ; Totonacapan ; Papantla

A dança dos voadores como 
fronteira decolonial da estética 
comunitária

Resumo
A dança dos Voladores é uma prática simbólica 
que tece a comunidade entre os povos que a 
produzem, realizando trocas simbólicas em out-
ros planos de consciência. São ritos artísticos e 
estéticos que transmitem conhecimentos e hábitos 
herdados, a proteção do tempo ritual com o qual 
é gerada uma cerimônia que manifesta a visão de 
mundo e a mitologia da comunidade. Um ritual que 
transmite conhecimento simbólico para moldar 
a identidade ancestral entre os povos Totonac. 
Investiga-se o conceito de  estética comunitária 
que molda uma comunidade totonaca sob suas 
práticas de dança. Enquanto isso, um esforço 
comunitário de organização, que gera as materi-
alidades necessárias para executar a dança, tais 
como: o corte, o arrasto e o "plantio" do bastão 
voador (sakatkiwi). Ressignificando a dança como 
noção de imanência da comunidade. (Díaz, 2014) 
A metodologia etnográfica visual baseia-se na 



89La danza de los Voladores como frontera decolonial de aesthesis comunitaria  / José Figueras Corte 

gravação de fotografias e vídeos que permitem 
entrevistas com câmeras e possibilitam a obtenção 
de evidências visuais das práticas comunitárias que 
funcionarão para produzir a dança. Além da colab-
oração epistêmica tripartite entre: os atores das 
imagens, a câmera e o autor.  

Palavras-chave
Dança ritual; Escola para Crianças Voadoras; 
estética da comunidade; Totonacapan; Papantla

Sug mullurii kawachispa ima 
nukanchi kausaskapi tiaskata kai  
aesthesis tukuikunamanda

Maillallachiska
Kai maillla kilkaskapi munanakum parlanga ima-
sam kausaikuna tia, chasallata ninakum llukanchisi 
katichinga allilla sug  kati samunakuskata iachachin-
gap, kaipi  kawachiku  imasam ka Nukanchipa  kau-
sai Katanga Ambikuna chasallata Nukanchipa rimai, 
kai mullurikunapi ialichinaku Tukui  nukanchi iachska  
sug kunata  kai kausai llata  totonacos  sutimanda. 
Tapuchinaku  imasam  sumaglla apamunaku kai  
suma ruraikuna  tukuikunawa  chasa  imasapas tan-
darinkuna kai wachu sumaglla- llugsingapa kulluspa, 
aisaspa i “ tarpuspa” sug kaspi ( sakatkiwi) ikuti 
iuiachispa kausaikumanmanda kaipi  kaskakunata ( 
Diaz, 2014) kaipi kawachinkuna  sug ñugpamanda 
fotokuna chi kunata  kawaspa rurankuna mullurii 
ñugpamandasina, kaipi chapurinkuna  kimsa kuna 
runa kuna kai katichigkuna, kawachig i maikan runa  
rurag. 

Rimangapa ministidukuna
Danza ritua; Escuela de guaguas voladores;  
estética comunitaria; Totonacapan; Papantla



90 Estudios Artísticos: revista de investigación creadora

La danza de los Voladores como 
frontera decolonial 

En el presente artículo se analizan los conceptos 
de estética y comunidad, con el fin de expandir 
su adjetivación a otros fenómenos comunitarios 
de concientización a través de las producciones 
humanas. En este propósito, nos desprendemos 
del peso de la conceptualización occidentalizada 
de lo que debería ser el arte y, por el contrario, 
argumentamos que la ceremonia de la danza de 
Los Voladores podría servir como una grieta de 
frontera de pensamiento entre las categorías de 
arte hegemónico y prácticas comunitarias. 

Esta danza ritual es practicada ancestralmente 
por las culturas originarias Totonacas en México y 
ha servido desde antes de la conquista como un 
medio de construcción de relaciones comunitarias 
entre sus pueblos dentro del territorio. Consta, 
primeramente del corte, arrastre y siembra de un 
árbol volador (sakatkiwi) para su práctica; donde 

Imagen 1. Puxko (caporal). Vuelo ceremonial. San Juan Miahutlan, Naolinco, Veracruz. Fotografía: José F. Corte (2023).

cuatro voladores (Kgosni) y un caporal suben a la 
cúspide para soltarse al vacío amarrados de la cin-
tura; mientras todos giran en descenso, el caporal 
(puxko) toca una flauta y un tambor en lo alto.

La danza de los Voladores

La Danza de los Voladores es una ceremonia 
característica de la cultura indígena Totonaca, de 
Papantla, Veracruz; aunque se debe reconocer 
que esta no es producida únicamente por esta 
cultura indígena, sino que su realización viene 
desde las crónicas más antiguas de La Colonia 
(Clavijero, 1844 [2021]) y se encuentra en dife-
rentes culturas y latitudes de Mesoamérica, desde 
Nicaragua hasta San Luis Potosí en México (Guy 
Stresser, 2016). Sobre la región del Totonacapan 
de la costa, se reconocen “cinco danzas que hoy 
permanecen con cierta persistencia en la cultura. 
Estas son: la Danza de los Voladores, la Danza de 
los Guaguas, la Danza de los Negritos, la Danza 
de los Santiagueros y la Danza de los moros y 



91La danza de los Voladores como frontera decolonial de aesthesis comunitaria  / José Figueras Corte 

entidades metafísicas y requieran de esta ceremo-
nia de lluvia y fertilidad para el bien de la población 
ahí habitada. 

Esta investigación se centra en indagar cómo esta 
ceremonia realiza un esquema de comunicación 
simbólica entre las personas alrededor de la danza, 
de quienes lo practican y de quienes lo contem-
plan, generando así una estética particular. En esta 
estética generada por el disfrute de la danza se 
destaca el uso ritual entre las comunidades, su 
gusto construido por presenciarlo, la organización 
para lograrlo y el carácter formado de los practi-
cantes. Nuestro trabajo de campo se ha enfocado 
en comprender la transmisión de este conoci-
miento ancestral sobre las infancias, por medio de 
las escuelas no academizadas con La Escuela de 
Niños Voladores “Libres de la Costa”, ubicada en 
la comunidad de El Volador, Papantla, Veracruz, 
México.

Imagen 2. Kgosni (voladores). Vuelo ceremonial. San Juan Miahutlan, Naolinco, Veracruz. Fotografía: José F. Corte (2023).  

españoles [o cristianos]. Las dos primeras se pue-
den clasificar sin ningún problema como danzas de 
origen prehispánico…” (Enríquez, 2018, p.15). 

Para la realización de la danza son de suma impor-
tancia los rituales anteriores, como el corte, el 
arrastre y la siembra de este árbol, que fue cui-
dadosamente escogido y que funcionará como 
apoyo para realizar la danza ceremonial. Para pro-
ducir este esfuerzo, que se nombra como comu-
nal, se necesita de la participación de numerosas 
personas que colaboren con este solo propósito y 
con la ayuda de otras comunidades aledañas. 

El interés particular de este estudio es conocer 
cómo se construye este proceso de organización 
entre diferentes comunidades Totonacas para 
efectuar este trabajo colaborativo, con el fin último 
de poder realizar la danza ritual en las fechas ade-
cuadas a la comunidad demarcando un calendario 
ritual, o se elabore el ritual en algún otro lugar 
donde se necesite o se haya pedido mediante 



92 Estudios Artísticos: revista de investigación creadora

Metodología decolonial 

En el desdoblamiento del próximo ensayo se tra-
tará de argumentar que la Danza de los Voladores 
funciona como directriz de aesthesis decolonial 
para romper los círculos culturales del centro y 
alargar las periferias conformando una nueva forma 
del sentir. Todo bajo el método siguiente: 

Cada uno de estos conceptos requiere un 
trabajo decolonial que implica: 1. mostrar 
su genealogía en la modernidad occi-
dental, lo que nos permite transformar las 
pretensiones universales de validez de 
los conceptos occidentales y convertirlos 
en conceptos históricamente situados. 2. 

mostrar su colonialidad, que es la forma en 
que han funcionado para borrar, silenciar, 
denigrar otras formas de entender y rela-
cionarse con el mundo; y 3. construir sobre 
este terreno la opción decolonial como un 
espacio no normativo, abierto a la pluralidad 
de alternativas. Estos tres pasos son, en mi 
opinión, los tres momentos de lo que pode-
mos llamar un método decolonial. (Mignolo, 
2015, p.130) 

Valor de uso y valor de cambio de la 
danza ritual 

Para internarnos en la complejidad de la signifi-
cación de esta ceremonia, se debe concebir el 

Imágenes 3 y 4. Ensayos I y II en Escuela de Niños Voladores. El Volador, Papantla, Veracruz. 

Fotografías: José F. Corte (2023).



93La danza de los Voladores como frontera decolonial de aesthesis comunitaria  / José Figueras Corte 

análisis desde las comparativas de un valor de uso 
ritual y un valor de cambio monetario, asociado 
así con una Teoría Estética decolonial que ayuda a 
desglosar este tipo de conducta artificadora para 
verter el análisis completo dentro del concepto 
propuesto como una: estética comunitaria. 

Existe una doble función que conlleva la Danza 
de los Voladores en sus presentaciones depen-
diendo del lugar en que se realice. Por un lado, 
haciendo presentaciones oficiales institucionali-
zadas mediante el Estado las cuales son vistas con 
un motivo de folclore y atrayente turístico, para 
ejemplo de esto el evento de Cumbre Tajín,2 por el 
cual se intercambia un valor económico, en dinero, 
que se concibe aquí como un valor de cambio 
monetario. En el otro extremo, están las presenta-
ciones realizadas dentro de las comunidades del 
territorio del Totonacapan, en la que se destaca 
su uso como una ofrenda que se intercambia y se 
retorna entre los pueblos vecinos, producida para 
las fiestas devocionales locales, esto denota un 
intercambio de valor de uso simbólico.

Dentro de la época actual, bajo el sistema capita-
lista de intercambio, el valor de las cosas en gene-
ral se decanta por el valor de cambio: 

Las formas van perdiendo su valor simbólico 
o de alegoría y se ven revestidas de un 
creciente valor abstracto, investidas del 
naciente capitalismo, y como tal entran en 
su flujo para llegar a convertirse en “masca-
ras” a través de las cuales se puede adquirir 
linaje y reconocimiento social, debido a que 
el valor de cambio de la mercancía empieza 
a hacer posible las adquisiciones de nuevos 
roles y posiciones sociales. (Gómez, 2015, 
p.28) 

Las tensiones entre estos dos valores, de uso y 
de cambio, son dialécticas en su quehacer, un sin-
tagma, es decir, sólo retienen un juicio mediante 
sus relaciones sociales, son las tendencias de este 
equilibrio las cuales se está analizando. En este 
estudio se trata, por así decirlo, de revalorizar al 
valor de uso; es decir, si el valor de uso está ligado 

2	 Ver: «https://www.subterraneos.com.mx/post/
cumbre-taj%C3%ADn-2023» 

al valor de la danza como ritual simbólico, se trata 
de agregar valor al valor de uso de esta danza. 

Pero, antes de continuar “hay que preguntar cómo 
la constitución ontológica del ser humano y de 
las cosas está mediada por imaginarios y valores 
de carácter estético, que se crean y reproducen 
desde la denominada jerarquía estética global” 
(Gómez, 2010, p.33). En esta jerarquía, la estética 
y la historia del arte sirven como medios para la 
clasificación del arte (occidental) sobre el no-arte 
no-occidental y periférico; y claro, también 
para la clasificación de los hacedores, en la que 
algunos artistas son considerados superiores a 
los artesanos. En consecuencia, para encontrar 
el agregado de valor de uso de la Danza de los 
Voladores, hay que tener en cuenta que no se trata 
de una considerada como arte occidental, por el 
contrario, se trata de interrogar a la jerarquización 
estética global occidental, para lograr una revalo-
rización del valor estético de uso y comunitario de 
esta danza. 

En estas relaciones de intercambio sintagmático 
de valor se demuestran las desigualdades entre las 
recompensaciones, siendo esta la base del sistema 
capitalista de intercambio, un intercambio desigual 
que hurta plusvalor. (Marx, Karl, [1867] 2008).

En la primera relación el cambio monetario no 
es suficiente para equiparar todo el valor que 
se genera alrededor de esta ceremonia el cual 
podría llegar a ser incuantificable debido a todo 
su simbolismo y conocimiento adquirido a tra-
vés de siglos de historia, además que lo que se 
arriesga específicamente en esta danza es la vida 
misma del ejecutante. Mientras tanto, en la otra 
esfera de relación de valor, la de intercambio de 
valor simbólico, la forma de trueque, o tequio, o 
de mano vuelta como oralmente se conoce y en 
la lengua tutunakú se nombra: limakgapuxokgo, 
deviene en un intercambio simbólico con una 
reciprocidad en un plano no material, sino en uno 
que conlleva acciones simbólicas para pedir una 
buena fortuna en las cosechas en el lugar donde se 
ejecuta la danza, y de vuelta a los territorios de los 
danzantes ejecutantes implicando una cadena de 
valor simbólico. 



94 Estudios Artísticos: revista de investigación creadora

Esta danza Mesoamérica ha podido sobrevivir 
en los intersticios de la época colonial hasta la 
actualidad, no sin sufrir un cambio en su forma y 
su contenido. La teoría de la Estética decolonial 
nos sirve como método para explicitar cómo es 
que esta danza ritual ofrece una frontera entre la 
cultura hegemónica instaurada en México a tra-
vés de la conquista y la cultura originaria que ha 
permanecido a pesar del tiempo y de la colonia-
lidad. Se ocupa esta teoría debido a que ayuda a 
desenmascarar las nociones coloniales de las artes 
locales y hace brotar las verdaderas prácticas que 
aún se ocupan en nuestro territorio y que pueden 
llegar a re-existir en la actualidad a favor del reco-
nocimiento de nuestra raíz pre-hispánica, en busca 
de una ley de origen. La perspectiva decolonial en 
general nos permite entender y pensar la Danza 
de los Voladores como una práctica realizada 
desde la exterioridad negada por la Modernidad/
Colonialidad, esas artes rituales de frontera, 
valorándolas desde una nueva perspectiva ahora 
en el tiempo presente: “La actual nueva cultura 
proviene de la antigua, por ello debemos respetar 
nuestra propia historia y no amputarla. Mas res-
petar una historia significa conferirle el lugar que 
le corresponde, significa respetar su desarrollo” 
(Dussel, 2016, p.272). Y en este proceso, traducir la 
resistencia dada por 500 años a una nueva valori-
zación desde la percepción localizada de la danza 
ritual. 

Globalización epistémica

Es importante repensar el ahora, desde nuestro 
territorio del Abya Yala, en México, en la región del 
Totonacapan, en la comunidad de El Volador, que 
es nuestro lugar de enunciación y también nuestro 
tiempo histórico. Por tanto, comenzamos anali-
zando el problema que nos aqueja desde nuestra 
línea histórica, desde el punto coyuntural donde 
comienza la historia actual de Nuestra América, 
en la simbólica fecha de 1492: “La conquista es 
entonces el punto de partida para una mirada 
crítica de la historia y ante todo para la recupe-
ración política del pasado que es lo que hará 
posible ver y pensar históricamente el presente” 
(Gómez, 2015, p.281). Es el inicio del mundo bajo 
la Modernidad capitalista, un mundo globalizado, 
finito, la unión de todos los polos da comienzo a la 

concentración del poder, la consolidación de un 
nuevo eje hegemónico, ahora con Europa como 
centro, el cual sojuzgará a las periferias para ali-
mentarse de su plusvalor tanto del excedente de 
fuerza de trabajo como de los frutos de la natura-
leza productiva para alimentar al naciente capita-
lismo del siglo XVI. “Globalización y exclusión se 
anudan como un movimiento simultáneo”. (Dussel, 
2001, p.405). Desde ese temprano origen de la 
Modernidad, el poder del centro se ejerce en una 
sinergia del dominio de la periferia, absorbiendo 
para concentrar su energía, su capital. 

Lo que caracteriza a América Latina y su lugar 
dentro de la jerarquización de explotación global 
es que sufrió, y sigue sufriendo, directamente 
esta colonialidad del poder: “La América indígena 
recibe el impacto de la primera globalización –la 
conquista-, y el racismo, el mito de la superioridad 
europea, la explotación económica, la dominación 
política, la imposición de la cultura externa, pro-
ducen el síndrome de la “colonialidad del poder” 
–sugerente expresión de Aníbal Quijano-” (Dussel, 
2001, p.399). Dentro de esta colonialidad de poder, 
que conduce a formas de dependencia econó-
mica y política también se debe recordar el ala 
cultural, bajo la cual se guían estos estudios: “Los 
procesos globales de reconfiguración del orden 
mundial no se reducen a las dimensiones econó-
micas y políticas, atraviesan todas las dimensiones 
de la sociedad, entre las que se encuentran la pro-
ducción de conocimiento y la dimensión estética”. 
(Gómez, 2015, p.77). Las dimensiones culturales 
de dominación y dependencia, la colonialidad 
del ser, son el punto de interés en este texto, no 
demeritando otros campos de sujeción, sino, más 
bien, ahondando nuestro problema de análisis 
que es una danza ritual particularmente, como 
medio de directriz entre los campos de análisis. 
Para nosotros es claro que la colonialidad del ser 
funciona en estrecha relación con la colonialidad 
del saber, o la colonialidad del conocimiento. “Los 
reclamos de decolonizar el saber o decolonizar 
la estética implican reconocer la colonialidad del 
saber (epistémica) y la colonialidad del sentir (esté-
tica)” (Mignolo, 2021, p.43). 

Al respecto, Mignolo (2015) también comenta que:



95La danza de los Voladores como frontera decolonial de aesthesis comunitaria  / José Figueras Corte 

Aníbal Quijano puso las cosas en orden: 
sostuvo que la cuestión del “conocimiento” 
es el terreno fundamental de conflicto en 
la cual se concentran tanto la manipulación 
en la retórica de la modernidad como la 
regulación en la lógica de la colonialidad. 
Al mismo tiempo, es en el conocimiento 
donde se disputa la liberación, tanto de la 
manipulación como de la regulación. La 
liberación consiste, en este argumento, en 
la descolonización epistémica del ser y del 
saber. (Mignolo, Trayectorias, p.66) 	

En esta matriz colonial de poder, que domina las 
pautas culturales de humano, se reconfigurará la 
naciente mezcla cultural mestiza del continente 
americano. Aquí, las pautas de producción y de 
consumo son alteradas y ahora forjadas principal-
mente para alimentar el centro hegemónico de 
poder, las líneas de comercio cultural están ahora 
delimitadas geográficamente así como lo están 
marcadas funciones culturales de la periferia. Bajo 
estas pautas de dominación histórica, el interés 
particular de este análisis cae sobre las modelos 
instaurados del sentir colonizado reconfigurado 
al uso del consumo productivo con la manipula-
ción del disfrute estético acomodándose en una 
jerarquización que irá segregando las prácticas 
autóctonas de producción, prácticas rituales que 
funcionan como obras únicamente de disfrute, 
puro entretenimiento sin significación. Los pen-
samientos generados del saber y del sentir en la 
periferia desde una práctica sensitiva quedarán 
relegados a “otras” formas de disfrute coloquial, 
desdeñando prácticas simbólicas de ritos sobre 
mitos que tejen la comunidad. Pensar y valorar la 
danza como ritual, desde la periferia, es precisa-
mente lo que intentamos en este proyecto. 

Control del sujeto ritualizado

Entiendo que la colonialidad toma el control de 
las subjetividades, del qué sentir, del qué experi-
mentar, del qué entender, de lo que históricamente 
se comienza a reconocer como arte: “Se argu-
menta que el espacio de lo sensible en general 
y el arte en particular son un punto de entrada 
para entender ciertos dominios de la matriz colo-
nial de poder, regulada en buena medida por 

la colonialidad de los saberes y de las subjetivi-
dades” (Gómez, 2015, p.20). El control colonial de 
estas formas del gusto y la des-codificación de 
los mensajes simbólicos entre seres humanos es 
brutalmente peligroso, más aún si se contextua-
liza en esta época digital con la masificación de 
la comunicación por medio de la imagen. Para lo 
que a la investigación atañe concretamente inte-
resa la manipulación forzada del entendimiento 
de los ritos, incluyendo su propensa desaparición 
actual. Cómo es qué estas prácticas humanas que 
tenían un significado de intercambios simbólicos 
con otros entes no-humano ahora se ven como 
algo ajeno, irrelevante e irracional científicamente, 
siendo esta última una característica de la tecno-
cracia que también es parte de la Modernidad 
científica cuantitativa que todo moldea mediante 
las medidas exactas del Hombre. 

Pero, gracias al ocultamiento ritual y hasta el 
silenciamiento intrínsecamente forzado, se fue 
generando un espacio entre líneas para seguir 
cumpliendo con la labor del humano en esta tierra 
según las pautas religiosas Mesoamericanas: “Los 
humanos tuvieron inteligencia, la sabiduría y la 
voz para reconocer, invocar y adorar a los dioses; 
pudieron trabajar para nutrirlos; se reprodujeron 
para prolongar su reciprocidad mientras existiera 
el mundo” (López, 2016, p.99). Ser puente entre el 
mundo terrenal y los dioses, mantener un equilibrio 
entre los dones y las gracias ofrecidas, realizando 
un intercambio de valor simbólico con otros seres 
no humanos, tal es la función del ser humano en la 
Tierra. 

Dentro de la Danza de los Voladores la ofrenda, 
que es el arriesgue de la propia vida del ejecu-
tante, es para los dioses dueños del territorio. El 
maestro volador Esteban comenta: “lo que vamos 
a ir hacer [es] una ofrenda al dios del monte, no a 
la comunidad, ya la comunidad te ve, pero tú eres 
el elegido que vas a hacer ese trabajo allá en esa 
parte” (Gonzales, entrevista 6, 2023). Los Voladores 
sirven como puentes entre lo terrenal y lo espiri-
tual. Sí existe un intercambio material para lograr 
todo esto, el esfuerzo comunal que se señala como 
el que forja relaciones humanas comunitarias, pero 
la ofrenda se da para los dioses que hayan encar-
gado este ritual, el humano sólo sirve de vehículo 
para la voluntad de ellos.  



96 Estudios Artísticos: revista de investigación creadora

Imagen 5. Corte. Ceremonia de sembrado de Sakatkiwi. El Volador, Papantla, Veracruz. 

Fotografía: José F. Corte (2022).

Imagen 6. Arrastre. Ceremonia de sembrado de Sakatkiwi. El Volador, Papantla, Veracruz. 

Fotografía: José F. Corte (2022).

Imagen 7. Siembra. Ceremonia de sembrado de Sakatkiwi. El Volador, Papantla, Veracruz. 

Fotografías: José F. Corte (2022).



97La danza de los Voladores como frontera decolonial de aesthesis comunitaria  / José Figueras Corte 

Estas prácticas rituales son las que construyen 
relaciones comunitarias entre los pueblos, en el 
ejemplo de la danza de los Voladores, las materia-
lidades necesarias comienzan en organizarse para 
la fiesta; buscar el árbol más alto y recto, cortarlo 
con todas las ceremonias de perdón y pedimentos 
por quitarle un hijo al bosque; arrastrarlo hasta el 
lugar donde se va a erigir y volverlo a sembrar3; 
para finalmente realizar la danza. Bajo los prepara-
tivos de todo esto las relaciones comunitarias se 
producen y se refuerzan, todo con un único fin: 
el vuelo final. Al ser un gran evento, y se nombra 
así por el mismo tamaño de materialidad principal 
que trata el fuste o el árbol necesario para volar, 
el próximo Sakatkiwi, la dificultad para cortar un 
árbol de mínimamente más de 13 metros de altura, 
trasladarlo, y volverlo a levantar cavando un hoyo 
de 3 metros de profundidad, con todo, se ocupan 
muchas manos para lograrlo, maquinaria pesada 
como camiones de volteo y algunas retroexca-
vadoras, lo que conlleva un esfuerzo en varios 
niveles de ayuda. En las comunidades totonacas los 
niveles de gobierno también se ven involucrados 
y además se convoca a los miembros del gremio 
de Voladores para ayudar, teniendo un Consejo 
Nacional de Voladores que los organiza, siendo 
alrededor de 70 personas involucradas, donde 
todos y todas, sin importar sexo o edad tienen una 
labor en esta encomienda. 

Antes de este vuelo final los Voladores tienen que 
estar preparados espiritualmente, haber ensayado 
y tener el vestuario correspondiente, todo esto 
también crea relaciones comunitarias dentro del 
pueblo donde se realizan estas etapas anteriores 
para convertirse en un Volador. 

Esta práctica ritual en su originalidad no tiene 
ningún ángulo de productividad para el capital, 
siendo este sólo un ceremonial de pedimento 
para la buena fortuna en las siembras venideras. 
“Es la irrupción de esas prácticas, su aparecer, 
contrapuesto a la hegemonía estética, lo que las 
hace aiesthesis decolonial”. (Gómez, 2015, p.244). 
Contienen un puesto circundante en la periférica 
estética dominante. Pero, el sistema capitalista a 
través de su mercado logra insertar estas prácticas 
espirituales al mundo globalizado, convirtiéndola 

3	 Para una muestra visual completa ver: «https://www.sub-
terraneos.com.mx/post/el-volador-el-renacimiento-de-un-ritual»

en atractivo turístico. Aquí se vuelve a la discusión 
entre su valor de uso (ritual) y su valor de cambio 
(monetario), recordando que no se trata de negar 
de manera radical el valor de cambio, sino de 
enfatizar en el valor de uso que es más potente y 
permanente en la medida que es el medio a través 
del cual se tejen relaciones comunitarias, menos 
efímeras que el valor de intercambio. 

Reconstitución epistémica

Los autores que sirven de base para este artículo 
Walter Mignolo y Pedro Pablo Gómez abogan 
por una Reconstitución epistémica (Cfr. Walter 
Mignolo y Pedro Pablo Gómez “Reconstitución 
Estética Decolonial”, 2021), donde las categorías 
tengan otra revaloración, y más, ocupar otro tipo 
de categorías para referirnos a otro tipo de pen-
samientos no impuestos desde la Modernidad. 
Siguiendo la metodología propuesta, ellos revelan 
la generalización de los conceptos creados desde 
la Modernidad centro europea hegemónica del 
siglo XVIII y proponen una categoría para renom-
brar este tipo de conocimientos sensitivos, regre-
sar al término en latín de la aesthesis, o aeisthesis 
(por su traducción al inglés), para nombrar las 
diferentes directrices de los sentires desde la 
América profunda. En este ensayo se argumenta, 
que el proceso de valorización de la Danza de los 
Voladores es claramente una práctica de recons-
titución estética, que intenta volver a posicionar 
aquellas prácticas comunales que fueron desti-
tuidas por la hegemonía de la estética y el hacer 
experto del arte.  

Aesthesis decolonial

El pensamiento decolonial escarba en las raíces 
para crear nuevos conceptos y bajo esta búsqueda 
una de sus propuestas es la de renombrar esta 
forma de conocimiento humano: 

La aesthesis decolonial nombra y articula 
prácticas que desafían y subvierten la hege-
monía de la aesthesis moderna/colonial. Se 
inicia en la toma de conciencia de que el 
proyecto moderno/colonial ha implicado 
no solo el control de la economía, la política 



98 Estudios Artísticos: revista de investigación creadora

y el conocimiento, sino también de los sen-
tidos y la percepción. (Mignolo, 2015, p.126)

 
La ciencia estética de la Modernidad es una teoría 
desde el centro cultural hegemónico la cual glo-
baliza y homogeniza la colonialidad del saber 
y la colonialidad del ser, formando individuos 
mecanizados salidos de la gran fábrica autómata, 
ya habiendo sido adoctrinados desde la familia, la 
escuela o la iglesia. “La estética colonizó la aesthe-
sis en dos direcciones: en el tiempo, estableciendo 
las normas en y desde el presente europeo, y en 
el espacio, proyectándose a toda la población del 
planeta”. (Mignolo, 2015, p.127). 

Este des-adoctrinamiento requiere de las fuerzas 
centrifugas de un movimiento epistémico contra-
rio, ahora desde el lugar y el tiempo localizados, y 
desde una práctica particular en este caso la Danza 
de los Voladores, para proyectar una opción más a 
las libertades del ser. 

Aquí se aboga por prácticas artísticas fuera de la 
ciudad que también se encuentran fuera de los cír-
culos del mercadeo del arte, ni siquiera se podrían 
juzgar en su crítica como el arte contemporáneo o 
de vanguardia, más bien, la danza entre los pueblo 
está relegada a las danzas populares, al arte popu-
lar hasta en el caso de sus trajes, altamente confec-
cionados con un tiempo de trabajo muy alto con 
fuertes simbolismos en sus iconografías, son consi-
derados como artesanías, conductas artificado-
ras relegadas únicamente por ser de la periferia 
cultural. Porque “fuera de occidente encontramos 
mitos, folklore, leyendas y sabidurías, pero no 
propiamente el tipo de conocimiento científico y 
filosófico de rango epistemológico. De modo que 
la reconstitución epistémico/estética de lo consti-
tuido/destituido abre el terreno gnoseológico/
estésico reconstituyente” (Mignolo, 2021, p.33). 
El desprecio generado por el racismo intricando 
en la ideología de la Modernidad interfiere con la 
simple apreciación de otro tipo de construcciones 
estéticas hechas en diferentes latitudes del mundo 
haciendo que la razón y el gusto de este centro 
cultural sea aún más pequeño y cerrado, haciendo 
una implosión constante, su sectarismo diferen-
ciado nos encierra y reduce. 

Es sobre esta tarea de ampliar los horizontes en la 
que la Reconstitución epistémica trabaja como una 
opción estética decolonial más, para diversificar las 
afectividades subjetivas: “las tareas decoloniales 
de reconstitución epistémica/estética consiste en 
el análisis de los procesos de constitución/destitu-
ción (modernidad/colonialidad) y, también, de la 
reconstitución de los destituido para abrir horizon-
tales decoloniales de vivir, pensar, creer, sentir y 
ser” (Mignolo, 2021, p.63). 

Frontera decolonial 

El pensamiento absolutista del centro hegemónico 
de producción de subjetividades es interpelado 
por la ruptura epistémica de la teoría y praxis 
decolonial, una opción más está presente, espe-
rando que haya muchísimas más opciones en 
otras latitudes del mundo. Pero, esta opción se 
debe mostrar y nace entre las cenizas del sistema 
ideológico, en esa pequeña grieta que cruza el 
muro duro construido por humanos enajenados, 
aquellos que han perdido el sentir de las cosas que 
los rodean. “Las fronteras entonces se constituyen, 
más que en líneas de demarcación formales, en 
campos de lucha, territorios de conflicto, que se 
dan dentro y fuera de los territorios. La moderni-
dad entonces puede ser pensada como un dis-
positivo de elaboración de mapas de control de 
las fronteras” (Gómez, 2018, p.85). Estas fronteras 
serán tierra fértil más allá del solo sentir y el hacer, 
se crean en las periferias del sistema que piensa 
en abarcar todo, pero también marcan el camino 
hacia fuera de él, arguyendo a la historia pasada 
y las formas rituales que borró con la aceleración 
del consumo. Es una disputa entre la opción y la 
subsunción de estar dentro del sistema que la pro-
pia razón neoliberal empuja a las subjetividades a 
buscar otras formas de liberarse. “Por esta razón 
las prácticas decoloniales no se realizan en un 
exterioridad absoluta al sistema-mundo moderno 
colonial, sino en su interior mismo, en sus márgenes 
e intersticios, en las marcas no cicatrizadas de la 
herida causada por la acción colonial” (Mignolo, 
2015, p.112). El ser humano siempre busca la 
solución a sus malestares, por eso se mueve, el 
ser humano es un migrante nato, evolutivamente 
constituido, se mueve por algo mejor, incluso entre 
los pensamientos. 



99La danza de los Voladores como frontera decolonial de aesthesis comunitaria  / José Figueras Corte 

Esta opción de la estética decolonial busca liberar 
las subjetividades, el pensar del cómo un sentir 
específico se ha impuesto desde las orientaciones 
del qué producir y qué consumir a través del sis-
tema materialista de producción. Se requiere libe-
rar al arte y a la estética de su solipsismo autógeno, 
que se engendra a sí mismo en un círculo cerrado. 
“La estética de frontera distingue entre liberación 
de la aiesthesis en el hacer artístico y la liberación 
de la aiesthesis en la reflexión filosófica y teórica” 
(Gómez, 2015, p.23). El arte y la estética son dos 
caras de una misma moneda, inseparables, son un 
solo movimiento de la experiencia en el hacer y el 
sentir, por tanto se plantean dualmente, ampliando 
nuestras formas de sentir se ampliarán nuestras 
formas del hacer y así dialécticamente. 

Se intenta crear otras opciones, allá lejos en 
el tiempo y en el espacio, alejadas del centro 
hegemónico. Estas prácticas serán las más libera-
doras por no estar cerca de la sinergia del punto 
centrado de la Modernidad, “las practicas estéticas 
de frontera decoloniales, en tanto que prácticas 
vectoriales, tienen un doble movimiento: dejar de 
ser estéticas occidentales sub-alternas y empezar 
a ser estéticas dis-tintas, que en su aparición van 
creando lugares desde cuyas coordenadas la esté-
tica occidental no aparece en el centro” (Gómez, 
2015, p.88). Estas prácticas alejadas del centro son 
las que han podido sobrevivir en los resquicios, y 
por tanto, no se ven tan afectadas por la ideología 
del valor de cambio, prácticas que aún conllevan 
el tiempo ritual y reflejan otro mundo anterior al 
presente sistema racista heteropatriarcal colonial 
capitalista. 

Aesthesis comunitaria 

Se ha escrito sobre la liberación del sujeto tratando 
de “decolonizar el ser liberando las subjetividades” 
(Gómez, 2015, p.22), lo que también se requiere 
es liberar los conceptos. “Todo comienza por el 
pensamiento” se dice en el mito de Bagüe en las 
leyendas Muiscas, siguiendo esta ley de origen 
desde esta investigación se construyen nuevos 
conceptos fuera del centro hegemónico y con una 
línea teórica transversal para poder hablar desde 
las localidades que nos corresponden. Por tanto, 
yo propongo la categoría de estética comunitaria 

la cual se tratará de explicitar en estos últimos 
párrafos. 

La tarea es buscar otros conceptos que 
sean opciones para descentralizar el poder 
hegemónico de construcción de conocimiento. 
“Debemos disputar los términos que fundan la 
conversación (el decir, la enunciación), pues ahí 
están el desafío y la tarea de la reconstitución epis-
témico/estética” (Mignolo, 2021, p.42). Este es un 
intento de salir de “la imposición de sus patrones 
de producción de significados y conocimientos”. 
(Gómez, 2015, p.35), así como de los patrones de 
consumo de significados y conocimiento. Ampliar 
la aesthesis para diversificar los sentires que se dan 
desde un lugar localizado, bajo su contexto natural 
y social, el calor y el habla de la gente en común, 
“es que no es posible, desde nuestra perspectiva, 
hablar de una estética como singularidad sino de 
estéticas en plural; estética cuya fuerza vectorial es 
doble: crítica y creativa” (Gómez, 2015, p.89).

La propuesta conceptual es la guía para no ser 
una aesthesis más, que ya existe, e increíblemente 
no se sabe desde cuándo y en donde comenzó 
la Danza de los Voladores, de lo que únicamente 
se sabe que es una ceremonia de Mesoamérica. 
Entonces, se trata de desenterrar esta aesthesis, 
esta forma de ver y sentir el mundo, revalorando 
todas las materialidades que se tiene que producir 
para realizar este vuelo, desde el corte, arrastre y 
siembra del palo volador (sakatkiwi), los trajes bor-
dados con diminuta chaquira, el tiempo invertido 
en los ensayos, la música ofrecida en el instante 
de la ceremonia; todas estas materialidades que 
se vuelven simbolismos y atrapan al espectador 
que también se vuelve parte del ritual. El tiempo 
de producción de la danza se piensa que era cada 
52 años, o sea, cada ciclo solar para los Mexicas, 
ahora se da en fechas especiales igualmente, 
fechas sincretizadas con el calendario romano, 
bajo fiestas devocionales a santos católicos, tam-
bién se da en solsticios, siendo esta espera un 
corte en el tiempo también ritual que divide el 
tiempo de cosechas y lluvias, además, divide el 
tiempo de la comunidad para recolectar energía, 
transformarla en comida, organización y tiempo 
para realizar esta ceremonia. Se da un espacio 
entre festividades para que el pueblo vuelva a 
juntar estos recursos de valor y poder ofrecer una 



100 Estudios Artísticos: revista de investigación creadora

buena fiesta a sus deidades. Son espacios que el 
ritual delimita. Los rituales marcan el tiempo de los 
humanos. 

Este tipo de aesthesis decolonial demarca una 
organización en la comunidad, siendo esta orga-
nización, con respecto a la danza, la construcción 
de relaciones sociales comunitarias: en los ensayos 
previos, las juntas para enseñar cómo bordar los 
trajes, las prácticas con los maestros para aprender 
a tocar la flauta y el tambor; estos tiempos fuera de 
la realización práctica del ritual de los Voladores 
también son tiempos de aesthesis. 

Las estéticas decoloniales son entonces -en 
su pluralidad, dentro y fuera del denomi-
nado campo del arte, como conjunto hete-
rogéneo de prácticas capaces de realizar 
suspensiones a la hegemonía y totalización 
del capitalismo- formas de hacer visible, 
audibles y perceptibles tanto las luchas de 
resistencia al poder establecido como el 
compromiso y la aspiración de crear modos 
de sustitución de la hegemonía en cada una 
de las dimensiones de la modernidad y en 
su cara oscura: la colonialidad. (Mignolo, 
2015, p.112) 

Se conforman una dialéctica entre los tiempos y 
quehaceres alrededor de la danza, lo que confi-
gura las relaciones sociales entre las comunidades 
Totonacas de la costa de Papantla. 

Esquema de una Frontera Aesthesica 

En las siguientes figuras se representa visualmente 
lo que puede llegar a transformar la re-valoración 
de uso de una práctica artística/ritual analizada 
como una frontera de aesthesis decolonial. 

Primeramente en la figura 1, tenemos a la 
Modernidad que es un cuadrado en donde en su 
interior se encentran las esferas sociales culturales 
de alguna periferia y con su centro hegemónico 
respectivo. La Modernidad es un plano, recto, 
cerrado, delimitante, sectario. Secundado en 
su interior por el circulo de la periferia, un poco 
abierto, un tanto disidente al serlo, intercambiando 
pequeños espacios entre lo que lo contiene 
y su interior. El centro hegemónico cultural, es 

pequeño, de elite, cerrado pero controlando todo 
a su alrededor, ese es su poder. 

En la figura 2 observamos el nacimiento de un vec-
tor que demarca la frontera decolonial rompiendo 
transversalmente el plano de la Modernidad, 
podría pensarse como un pensamiento de fron-
tera. Este se crea desde alguna grieta4 interna del 
círculo de la periferia, creciendo horizontalmente 
para rebasar el plano donde se encuentra encer-
rado, rompiendo la continuidad de este cuadro 
que lo contiene.

En la figura 3, surge otro círculo, otra periferia, 
originado de la grieta de la periferia anterior. Este 
círculo representa una opción decolonial surgida 
como otro círculo cultural, una nueva sociedad 
fuera del control del centro hegemónico, sin 

4	 Este concepto de “grieta” es mayormente elaborado 
por la profesora Katherine Walsh en “Agrietar la UNI-versidad” 
(2023).

Figura 1.

Figura 2.



101La danza de los Voladores como frontera decolonial de aesthesis comunitaria  / José Figueras Corte 

Figura 3. Figura 4.

un centro que lo domine también. Es un círculo 
poroso, sin centro, en crecimiento autónomo, con 
intercambio de espacio con la periferia circun-
dante. El cuadrado de la Modernidad desaparece 
y el centro hegemónico se comienza a disolver 
entre sus grietas.

En la última figura 4, se muestra otro círculo que 
sustituye al cuadrado cerrado de la Modernidad, 
este círculo es abierto, crece exponencialmente 
mientras otros círculos se unan a él, se podría des-
cribir como un pluriverso con diferentes sensibili-
dades, que las contiene pero no las encierra. Solo 
son demarcadas “para construir un semsorium, 
un pluriverso de aiesthesis” (Gómez, 2015, p.88), 
“particular y abierto a los espacios interculturales” 
(Gómez, 2015, p.114). Mientras en la esfera original 
que representa una sociedad cultural específica 
desaparece el centro hegemónico controlador 
para dar cabida al intercambio sensorial con otros 
círculos culturales, otros mundos. Un mundo senso-
rial donde quepan muchas sensibilidades. 

En suma, la Danza de los Voladores es precisa-
mente ese vector decolonial desde el que se 
puede pensar en el agrietamiento del círculo cer-
rado que crea periferias y subordina las prácticas 
estéticas que no son consideradas arte. Ese vector 
comunitario, que es precisamente la práctica ritual 
de la Danza de los Voladores, nos hace pensar en 
la estética decolonial comunitaria como una posibi-
lidad real y concreta de un pluriverso aesthésico. 

Referencias

Díaz Gómez, F. (2014). Comp. Robles Hernández, 
Sofía y Cardoso Jiménez, Rafael. Escrito. 
Comunalidad, energía viva del pensamiento Mixe. 
México: UNAM.

Dussel, E. ([2015] 2016). La nueva Edad del mundo. 
La Transmodernidad. Capítulo de “Filosofías del 
Sur. Descolonización y transmodernidad”. Ciudad 
de México: Akal / Inter Pares.

Díaz Gómez, F. (2001). Hacia una filosofía política 
crítica. Bilbao: Desclée de Brouwner. 

Díaz Gómez, F. (1980). Cultura imperial, cultura ilus-
trada y liberación de la cultura popular. Apéndice 
de “La pedagogía Latinoamérica”. Bogotá: 
CLACSO. 

Enríquez Andrade, H. M. (2018). Vocabulario rela-
tivo a las danzas Totonacas. México: Secretaría de 
Cultura – INAH. 

Galeano, E. (1998). Ventana sobre la utopía, en “Las 
palabras andantes”. Madrid: Siglo XXI. 

Galeano, E. (2011) Los indios son personas, en Los 
Hijos de los días. Ciudad de México. Ed. Siglo XXI

Gómez, P. P. (2010). La paradoja del fin del colonia-
lismo y la permanencia de la colonialidad. Revista 
Calle 14. 



102 Estudios Artísticos: revista de investigación creadora

Imagen 8. Media Luna. El Volador, Papantla, Veracruz. Fotografía: José F. Corte 

(2022).   

Imagen 9. Sakatkiwi. El Volador, Papantla, Veracruz. Fotografía: José F. Corte 

(2022).



103La danza de los Voladores como frontera decolonial de aesthesis comunitaria  / José Figueras Corte 

Gómez, P.P. (2015). Estéticas Fronterizas: diferen-
cia colonial y opción estética decolonial. Bogotá: 
Universidad Distrital Francisco José de Caldas y 
Universidad Andina Simón Bolívar.

Gómez, P.P. (2018). “Lugares de encuentro colabo-
ración entre los estudios culturales y los estudios 
artísticos”, en Aprender, crear, sanar: estudios 
artísticos en perspectiva decolonial. Bogotá: 
Universidad Distrital Francisco José de Caldas.

Gómez, P. P., Mignolo, W. D. (2012). Estéticas 
Decoloniales. Bogotá:  Universidad Distrital 
Francisco José de Caldas. 

Marx, K. ([1867] 2008). El Capital. México: Siglo XXI. 

Mignolo, Walter D. (2015).  Gómez, P. P. (Edit. aca-
démico). Trayectorias de re-existencia: ensayos en 
torno a la colonialidad/decolonialidad del saber, 
el sentir y el creer. Bogotá: Universidad Distrital 
Francisco José de Caldas.

Mignolo, W. D. (2021). Reconstitución Estética 
Decolonial. Bogotá: Universidad Distrital Francisco 
José de Caldas.

López Austin, A. ([2015] 2016). Las razones del 
mito. La cosmovisión Mesoamericana. Ciudad de 
México: Ediciones Era. 

Quijano, A. (1998). Colonialidad del poder, cultura 
y conocimiento en América Latina. Revista Ecuador 
Debate, 44(agosto). 

Quijano, A.(1993). “Colonialidad del poder, 
eurocentrismo y América Latina”. En La coloniali-
dad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. 
Perspectivas latinoamericanas. 
Edgardo Lander (Edit.). Buenos Aires: CLACSO.

Walsh, C. (2023). Agrietar la UNI-versidad. 
Reflexiones interculturales y decoloniales por/
para la vida. Querétaro: Universidad Pedagógica 
Nacional y Lengua de Gato Ediciones. 

Títulos de imágenes

1. Puxco (Corte, 2023). Caporal Cayetano Leal, en 
San Miguel Miahuatlan, Naolinco, Veracruz, México. 
2. Kgosni. (Corte, 2023). Voladores: Alfredo Cortes, 
Camilo Méndez, Martín Leal, Jairo Yael, Bruno 
Ramírez, en San Miguel Miahuatlan, Naolinco, 
Veracruz, México. 
3. Ensayo I. (Corte, 2023). A cargo del maestro 
Esteban Gonzales Juárez en la Escuela de niños 
Voladores “Libres de la costa”, en el Volador, 
Papantla, Veracruz, México.
4. Ensayo II. (Corte, 2023). A cargo del maestro 
Esteban Gonzales Juárez en la Escuela de niños 
Voladores “Libres de la costa”, en el Volador, 
Papantla, Veracruz, México.
5. Corte. (Corte, 2022). Corte del árbol en la comu-
nidad del Volador, Papantla, Veracruz, México.
6. Arrastre. (Corte, 2022). Arrastre del tronco en 
la comunidad del Volador, Papantla, Veracruz, 
México.
7. Siembra. (Corte, 2022). Levantamiento del saka-
tkiwi (palo volador) en la comunidad del Volador, 
Papantla, Veracruz, México. 
8. Medias lunas. (Corte, 2023). Traje de volador, 
tejido por Martín García Leal. 
9. Sakatkiwi. (Corte, 2023). Palo Volador de ensayo 
en El Volador, Papantla, Veracruz. 


