
ISSN 1657-9089 • Vol 24, No 1 (enero-junio 2025). pp. 1-11

T
e

x
to

s y c
o

n
te

x
to

s

1

Cazar imaginarios para arreglar el mundo distópico  
que heredan las infancias*

Hunt imaginaries to fix the dystopian world that children inherit

Paula Jimena González Rodríguez 1, Shirley Yisela Pulido Velásquez 2, Ana Carolina Angulo 3

* El artículo es el producto de 10 años de trabajo de las integrantes de la colectiva Leu y Teu y es un aporte metodológico para toda persona interesada en 
identificar, rastrar, visibilizar y transformar imaginarios sociales instituidos que perpetúan acciones y pensamientos violentos. La metodología de cazar 
imaginarios es una invitación a la introspección sobre las prácticas cotidianas que afectan el relacionamiento entre las personas adultas y las infancias.

1	 Magister en Infancia y Cultura, Universidad Distrital Francisco José de Caldas. Profesional Pedagógica Universidad Javeriana Cali. Correo elec-
trónico: leuyteu2026@gmail.com. https://orcid.org/0000-0003-3875-0766

2	 Magister en Infancia y Cultura, Universidad Distrital Francisco José de Caldas. Docente, Secretaría de Educación Distrital. Correo electrónico: 
yiselapulido@gmail.com. https://orcid.org/0000-0002-0699-7812

3	 Magister en Neuropsicología y educación Universidad internacional de la Rioja UNIR. Docente, Secretaría de Educación de Cundinamarca. 
https://orcid.org/0009-0007-7257-7529 

Resumen
Toda sociedad asegura su supervivencia mantenien-
do su statu quo sin importar la violencia que deba 
ejercer. Usualmente son las infancias las más afecta-
das, pues es el sistema hegemónico quien las conde-
na a perpetuar imaginarios sociales que les imponen 
una realidad desigual y excluyente, una realidad dis-
tópica. Frente a ello, contaremos la dolorosa historia 
del intento por transformar esos imaginarios nocivos 
para lograr una sociedad en paz. Así, este artículo 
contiene el relato sobre la metodología para cazar 
imaginarios sociales desarrollada por la Colectiva 
Leu y Teu, después de entender que es importan-
te visibilizar los imaginarios sociales, así como es 
fundamental cambiarlos introspectivamente. Final-
mente se trata de una invitación para que toda per-
sona que quiera un cambio social cace sus propios 
imaginarios.
Palabras claves: distopía, imaginarios sociales, in-
fancias, sistema hegemónico

Abstract
Every society ensures its survival by maintaining its 
status quo, regardless of the violence it must resort 
to. Children are usually the most affected, as the 
hegemonic system condemns them to perpetuate so-
cial imaginaries that impose an unequal and exclu-
sionary reality, a dystopian reality. In response, we 
will recount the painful story of the attempt to trans-
form these harmful imaginaries in order to achieve 
a peaceful society. Thus, this article describes the 
methodology for identifying social imaginaries de-
veloped by the Leu and Teu Collective, based on 
the understanding that it is important to make social 
imaginaries visible, just as it is fundamental to chan-
ge them introspectively. Ultimately, it is an invitation 
for anyone who desires social change to identify and 
challenge their own social imaginaries.
Keywords: dystopia, social imaginary, childhood, 
hegemonic system
 

 

http://revistas.udistrital.edu.co/ojs/index.php/infancias
DOI: https://doi.org/10.14483/16579089.22311

Textos y contextos

Para citar este artículo: González Rodríguez, P. J., Pulido 

Velásquez, S. Y. y Angulo, A. C. (2025). Cazar imaginarios 

para arreglar el mundo distópico que heredan las infan-

cias. Infancias Imágenes, 24(1), 1-11. https://doi.org/10.14 

483/16579089.22311

Recibido: 24 de julio de 2024

Aprobado: 04 de septiembre de 2025

https://orcid.org/0000-0003-3875-0766
https://orcid.org/0000-0002-0699-7812
https://orcid.org/0009-0007-7257-7529
mailto:leuyteu2026%40gmail.com?subject=
https://orcid.org/0000-0003-3875-0766
mailto:yiselapulido%40gmail.com?subject=
https://orcid.org/0000-0002-0699-7812
https://orcid.org/0009-0007-7257-7529
https://doi.org/10.14483/16579089.22311
https://doi.org/10.14483/16579089.22311
https://doi.org/10.14483/16579089.22311


Paula Jimena González Rodríguez; Shirley Yisela Pulido Velásquez; Ana Carolina Angulo﻿

ISSN 1657-9089 • Vol 24, No 1 (enero-junio 2025). pp. 1-11

Te
x

to
s 

y
 c

o
n

te
x

to
s

2

Introducción
Para contrarrestar la sensación de vivir en un 

mundo distópico, las Leu y Teu iniciaron una lec-
tura de la vida cotidiana que les diera herramientas 
para fortalecer el tejido social. Pero primero, ¿qué 
es Leu y Teu? Es una colectiva de investigación 
que nació de la reunión de varias profesionales 
interdisciplinarias preocupadas por la desigual-
dad social, sobre todo aquella que aqueja a las 
infancias. Su objetivo es desarrollar prácticas pe-
dagógicas que contribuyan a la desarticulación de 
violencias, la apertura de espacios participativos 
y la institucionalización de la cultura de paz. Su 
nombre es un diminutivo de las dimensiones so-
ciales consideradas dentro de la teoría formulada 
por Cornelius Castoriadis (2013): “Leu” es por le-
gein, la dimensión mediante la cual la sociedad 
crea producción simbólica para responder a las 
necesidades y deseos. En pocas palabras es lo que 
le da sentido al pensamiento. “Teu” corresponde 
a teukhein, que es la dimensión que le permite a 
la sociedad dar orden, fabricar, es la técnica de 
la producción tangible. Esta simplificación nomi-
nal ocurrió para facilitar que niñas y niños que 
participaron en el semillero Las voces de CEDID 
(González Rodríguez y Pulido Velásquez, 2019) 
entendieran los conceptos de una forma amigable 
y llamativa. Después de un tiempo, el grupo que se 
formó en torno a este proyecto fue bautizado como 
Leu y Teu. 

Disclaimer3 1 para las personas lectoras: las apa-
riencias pueden engañar. Este es un texto lírico, pe-
ro está cargado del más sincero rigor científico. La 
metodología de cazar imaginarios no es otra cosa 
que el producto de los hallazgos que Leu y Teu ha 
realizado durante los 10 años de estudio con base 
en la teoría de Castoriadis, la cual es la carta de 
navegación o, en palabras académicas, su marco 
teórico. Pero esta teoría es difícil de comprender, 
entonces, como ya se mencionó, hemos tratado de 
desarrollar mecanismos que permitan facilitar esto. 
Por lo tanto, el siguiente relato es lírico justamente 
porque pretende llegar a toda persona que, con o 
sin formación académica, esté en la búsqueda de 

3	 El término “disclaimer” se utiliza en el ámbito cinematográfico a 
manera de aviso o advertencia. En adelante se usará dado que en 
este relato contaremos con varias referencias asociadas al cine.

equidad social. Esto significa que las Leu y Teu no 
pretenden dar una discusión que Castoriadis ya 
dio. Toda realidad que aquí sea analizada parte de 
sus postulados, siendo conscientes que esta teoría 
no es fácil de explicar, ni de asimilar ni de com-
prender. Igualmente recurrimos a la cultura pop, 
a la no tan pop y a la ciencia para ejemplificar lo 
mejor posible este trabajo. 

Disclaimer 2 para las lectoras: es menester men-
cionar que no es intención de la colectiva Leu y 
Teu hacer generalizaciones o juicios de valor. Es-
te texto no está dirigido para ninguna persona en 
particular. Empero, esperamos que al que le caiga 
el guante... Desde la más profunda esperanza, re-
iteramos que esta es una invitación para que las 
personas que trabajan con población vulnerable, 
entre ellas la infancia, se cuestionen sobre sus pro-
pios imaginarios sociales que perpetúan violencias 
y exclusión. 

La distopía con sabor a realidad 
Imaginen un mundo distópico como el de la 

película Matrix. En él sus imaginarios se entretejen 
con el fin de sostener una sociedad “funcional” y 
para ser ciudadano hay que cumplir con el canon 
(lo hegemónico). Luego, ¿cuál es el canon de esta 
sociedad que estamos imaginando? Simple: las 
personas deben ser productivas, blancas, nacidas 
en el norte global, asumir el rol correspondiente 
a su género y, por supuesto, como decía Bourdieu 
(1988), tener altos capitales culturales, sociales, 
económicos y un habitus que le permita al suje-
to encajar. ¿Y qué pasa cuando no se encaja con 
el canon? Sencillo: la persona se verá excluida 
parcial o totalmente, estará en riesgo de ser dis-
criminada y quizás exterminada. En el mejor de 
los casos será tratada como persona de segunda, 
dispensable, valiosa solo por asumir dócilmente su 
función social. 

Las distopías entre más tenebrosas más envuel-
ven a sus oprimidos en una cobijita de confort. En 
palabras de Bauman (2003), hay personas que re-
criminarían (o matarían) a otras por sacarlas de su 
comodidad. La emancipación —continúa Bauman 
citando a Marcuse— es necesaria para evitar la 
opresión. Pero adormecidos por el consumismo, 
son pocas las personas que realmente quieren el 



Cazar imaginarios para arreglar el mundo distópico que heredan las infancias

ISSN 1657-9089 • Vol 24, No 1 (enero-junio 2025). pp. 1-11

T
e

x
to

s y c
o

n
te

x
to

s

3

cambio, porque pese a que la violencia, la des-
igualdad, el abuso y la explotación estén allí, la so-
ciedad les enmascara con lujos, derroche y placer. 
¿Se acuerdan de Un mundo feliz? Allí la “libertad” 
amorosa encubría la triste imposibilidad de esta-
blecer relaciones afectivas sanas. En el mundo que 
retrata el libro, que los ciudadanos evadieran sus 
sentimientos evitaba la sublevación o el cuestiona-
miento. La presión social era tan fuerte que lo más 
fácil fue rendirse al consumo (Huxley, 1932). 

Ustedes nacieron en esta distopía y, para su 
desdicha, las odiosas moiras de esta historia deci-
dieron que serán personas extranjeras al canon. Al 
nacer fueron clasificados cual res cárnica4, según 
su nacionalidad, capitales sociales y económicos, 
etnia, rol de género, condición neurodivergente, 
discapacidad y color de piel (quizá uno incómodo 
al statu quo). Estando condenados a cargar por el 
resto de su vida dicha clasificación, la sociedad les 
enseñará —instituirá diría Castoriadis— juguetes, 
juegos, lenguaje, entre otros, para que entren en el 
canon, aun cuando debieron sacrificar su identi-
dad. Sin ser conscientes de lo que pasa ya cumplen 
con el canon (o al menos pretenden hacerlo). Un 
día oyeron a su madre o a algún familiar rogar al 
dios de su preferencia que haga de usted eso que 
ella deseaba, porque su gran varón o su princesita 
no es lo que esperaba. Este tipo de escenas es la 
que describe Pachón Porras (2024) a propósito del 
sufrimiento de Cacorrata tras un intento de suicidio 
en el que su mamá no aceptaba que él era hombre 
transgénero. Como él, muchos se preguntan: ¿qué 
fue lo que hice para no encajar?

Se engañan tratando de encajar en un rompe-
cabezas al que no pertenecen ¿cómo podrían? No 
son rubios como Anita, la que siempre sonríe y 
todos la quieren, la perfecta, la que tiene los cua-
dernos impecables y no dice groserías. Ni tienen 
dinero como el papá de Carlitos el guapo, el mejor 
en fútbol del colegio. Ambos excusados de acosar 
estudiantes como ustedes llamándolos “raritos”. 
“Es jugando, no le pongas cuidado” les decía la 
maestra al denunciarlos. “¿Quién soy? ¿Por qué 
nací en este cuerpo, en este país, en esta pobreza?” 
—hay un país de las maravillas al otro lado del 

4	 Al ser procesadas, las reses son clasificadas según criterios como 
productividad, tamaño, raza, cuidado y nivel de salud.

espejo—. Con los años y pese a todo pronóstico 
encuentran un propósito, bálsamos que les alivian 
esa sensación de no pertenecer a ningún lugar, de 
ser mucho en un grupo o muy poco en el otro. 
Socialmente cumplen con su papel, se adaptaron 
¡por fin! Son miembros de la sociedad, “wiii” (pero 
la incomodidad interior persiste). Ya sonríen como 
Anita o son oportunos como Carlitos. Parece que 
dejaron de ser “el bobo del pueblo” —y no mien-
tan, ustedes también lo pensaron, tal vez hasta lo 
sintieron—. Sin embargo, la sensación de ser ina-
propiados sigue ahí, saben que hay algo mal, pero 
se anestesian comprando. ¿Se acuerdan de lo que 
dijo Marcuse? 

De vez en cuando se activa en ustedes una alar-
ma indicando que no es correcto vivir en una dis-
topía tan desalmada. ¿Qué significa el que una 
sociedad condene duramente el amor entre per-
sonas del mismo sexo, pero aplauda estruendo-
samente genocidios a pueblos vulnerables? Una 
vocecita resuena en sus mentes, los carcome, ana-
lizan e incluso critican lo que pasa en el mundo, 
pero ¿harán algo al respecto?

Disclaimer 3 para lectores: ¿recuerdan a Elpe-
nor? Él se lanzó furioso contra Odiseo, quien lo 
rescató del hechizo de Circe, quien antes lo había 
convertido en cerdo (Bauman, 2003). No preten-
demos replicar esta escena y ni rescatar a nadie. 
Antes les contamos que este relato es para quienes 
buscan un cambio social, pero advertimos que el 
camino es doloroso. ¿Quieren acompañarnos? Per-
fecto, sigamos. Si no, ya nos veremos en el centro 
comercial.

¿Recuerdan a Morfeo el de Matrix? Un día se lo 
encontraron, no en un edificio abandonado escon-
diéndose de los agentes, sino en una biblioteca, 
sentado leyendo su libro. Les dijo: 

Déjame decirte qué haces aquí, viniste por algo 
que sabes y no puedes explicarlo, pero lo sientes, 
lo has sentido toda la vida, que hay algo mal en el 
mundo, no sabes lo que es, pero está ahí, como una 
astilla en tu mente que te vuelve loco (…). Matrix 
está donde quiera, aun aquí en esta habitación (…) 
la percibes al ir a trabajar, al ir a la iglesia, cuando 
pagas tus impuestos (…). Por desgracia a nadie se le 
puede decir lo que Matrix es, tendrás que verlo por ti 



Paula Jimena González Rodríguez; Shirley Yisela Pulido Velásquez; Ana Carolina Angulo﻿

ISSN 1657-9089 • Vol 24, No 1 (enero-junio 2025). pp. 1-11

Te
x

to
s 

y
 c

o
n

te
x

to
s

4

mismo (...) si tomas la píldora azul termina la historia 
(…) con la roja te quedas en el país de las maravillas. 
(Wachowski y Wachowski, 1999, min. 26)

Atravesemos entonces el espejo de Alicia, esti-
madas y estimados lectores. Al llegar a las Maravi-
llas parece evidente que esta distopía es diseñada 
por personas que temen perder su poder, por eso 
se van brutalmente contra todo aquel que parezca 
una amenaza. Descubren el soma (Huxley, 1932) 
que les suministran a personas como ustedes, co-
mo nosotras, para hacerlos dóciles. ¡Eureka! Si el 
soma lo suministran a temprana edad, quiere decir 
que el sistema hegemónico los y las doblegará des-
de la infancia, pues es el momento de vulneración 
perfeto. Por eso, socialmente los niños y las niñas 
no son importantes en el presente sino por aquello 
que serán en el futuro (Rincón Verdugo, 2013). 

De repente hay un flash back y entienden que 
en esta distopía Anita y Carlitos representan los 
instrumentos para replicar el sistema hegemónico. 
Les permitieron convertirse en acosadores, bajo 
la mirada cómplice de los adultos, porque perpe-
tuaban los lineamientos de esta sociedad odiosa 
y desigual. Ellos enmascararon la pérdida de su 
identidad, la ansiedad y el miedo en sus triunfos 
sociales, académicos y deportivos. En otras pala-
bras, en aceptación. Muchos como Anita y Carlitos 
entienden que sus agresiones tal vez eran el des-
ahogo de su propia impotencia. 

¡Hay que hacer algo! Pero, ¿qué? ¿cómo resol-
ver esto? Ustedes deciden romper este macabro 
círculo vicioso. Hay que darle una voz a la infan-
cia, su lugar como agentes de cambio en el presen-
te. Aportan al cambio si se les facilita la apertura 
de espacios para que se escuche su voz. Pero las 
cosas no son color de rosa —les dijimos que eso de 
ponerse en modo Odiseo no tiene nada de bueno 
si no se le pregunta a Elpenor qué quiere—. Es ho-
ra de un chisme time: en lo que consideraron una 
estrategia de fortalecimiento a la voz de las niñas 
y los niños, las Leu y Teu los obligaron a hablar. 
Fue un error sacarlos a la fuerza del único refugio 
que conocían: decirles a los adultos lo que quieren 
escuchar (González Rodríguez y Pulido Velásquez, 
2019). Sin una transición a otro lugar seguro, pro-
dujeron un daño. Sí, lloraron de tristeza al entender 

que eran un engranaje más para reproducir el sis-
tema hegemónico. Desbloquean un nuevo mie-
do que siempre estuvo ahí, la voz que resonaba 
diciendo “tú también eres cómplice, tú también 
reproduces eso que quieres cambiar”. Tomen una 
decisión lectores: o regresan con su cobijita o se 
quedan en Maravillas para hacer una introspección 
que cuestione sus propios imaginarios. ¿Qué van a 
hacer? ¿nos acompañan por el agujero del conejo 
o regresan a la Matrix?

La teoría de la institución imaginaria  
de la sociedad 

¡Felicidades, lectores! Han sido muy valientes. 
Cruzaron el espejo de Alicia, bienvenidas y bien-
venidos a la metodología de “cazar imaginarios”. 
Como ustedes, las Leu y Teu se cuestionan sobre 
la importancia de transformar los imaginarios pro-
pios para luego proponer cambios en el sistema 
hegemónico, aquel que condena a las infancias a 
ser sujetos pasivos, donde al llegar a la adultez las 
personas reproducen la violencia con la que cre-
cieron o, en palabras de Freire (2005), el oprimido 
se vuelve opresor. Recuerden, una acción transfor-
madora que no ha reflexionado sobre la violencia 
que contiene se convierte en acción con daño.

Reconocerse como parte del problema es dolo-
roso lectores, pero también es esperanzador, pues 
el cambio proviene de la transformación de pen-
samientos y acciones propias y de agregar formas 
instituyentes de pensar. ¿Se acuerdan de la teoría 
de Castoriadis? La vamos a desmenuzar un poco 
para explicar cómo se cazan imaginarios institui-
dos. Es obvio que nuestro Morfeo es Castoriadis 
(ambos eran calvos).

En su teoría de la institución imaginaria de la 
sociedad (Castoriadis, 2013), el pensador griego 
afirmó que la sociedad tiene un pilar fundamental: 
la lógica conjuntista identitaria (en adelante LCI), 
encargada de crear y reproducir el canon hegemó-
nico, es decir, un sistema simbólico que instituye 
legein (formas de pensamiento) y teukhein (formas 
de actuar). En otras palabras, la LCI se refiere a las 
normas que rigen el mundo, las categorías en las 
que se clasifica. Además, esta se divide en lo que 
coloquialmente conocemos como sistemas o, se-
gún el autor, instituciones tales como: las leyes, 



Cazar imaginarios para arreglar el mundo distópico que heredan las infancias

ISSN 1657-9089 • Vol 24, No 1 (enero-junio 2025). pp. 1-11

T
e

x
to

s y c
o

n
te

x
to

s

5

la educación, la religión, etc. (Castoriadis 2013). 
¿Se acuerdan cuando citamos la película Matrix? 
Esta es una representación simbólica de lo que es 
la LCI, un intrincado sistema de pensamientos y 
acciones impuestos que nos instituyen imaginarios 
que le dan sentido al mundo. Ven ahora por qué 
Morfeo le dice a Neo que la Matrix puede ver-
se en todo lado, incluso en el trabajo o pagando 
impuestos. 

Cada institución crea sus propios imaginarios, 
los cuales se van instituyendo conforme avanza la 
vida de las personas; estas significaciones imagi-
narias se van tejiendo a través de imágenes, íco-
nos, representaciones y conceptos, de modo que 
forjan las creencias y el deber ser social de las y 
los ciudadanos, e inevitablemente se heredan de 
generación en generación. Dichas instituciones 
provienen del legein y el teuhkein, es decir, nos 
indican cómo pensar y cómo actuar. También son 
autopoieticas, se crean a sí mismas a partir de lo 
que antes habían creado. Romper ese ciclo es muy 
difícil porque no es la creencia ni sentir de una 
sola persona, es un magma interiorizado en todas 
las personas de una sociedad. Al pensamiento y a 
la forma de actuar diferente en una sola persona 
Castoriadis los llamó fantasma: existe pero no se 
ve, tiene influencia aunque pocas personas creen 
en él, espanta porque amenaza a la seguridad de 
seguir al rebaño (Castoriadis, 2013). 

Sí, lo sabemos, la cosa se complica. Para en-
tenderlo, les explicaremos con el ejemplo de las 
muñecas: imaginen que todo lo anterior está con-
tenido en unas muñecas matrioshkas. La más gran-
de, la más visible, es la LCI; la siguiente en tamaño 
corresponde a las instituciones (Imagen 1) y con-
secuentemente disminuye su dimensión hasta lle-
gar a las más pequeñas, que son el Leu y el Teu, 
las más difíciles de rastrear ya que son hermanas 
gemelas, siempre van de la mano y aparecen re-
vueltas aunque cada una es independiente. Ellas 
son un cúmulo de pensamientos y acciones que 
pertenecen a varias instituciones. A esta mezcla 
Castoriadis (2013) la llamó magma. 

La primera muñeca es la LCI o el sistema distópi-
co. Escogimos la institución de la educación como 
ejemplo y a una de sus representaciones más impor-
tantes: el o la docente. Busquen en sus imaginarios 
y piensen en él o ella. Seguramente lo primero que 
vino a su mente fue una persona que está en un aula 
de clase, de colegio o universidad, usualmente va 
vestida con gafas, bata, acompañada de un tablero, 
una computadora PC, marcadores y/o libros. Esta 
es una imagen que el imaginario ha instituido; el 
concepto de docente se refiere a “una persona que 
transmite conocimiento o que está en potestad para 
hacerlo”, según la RAE. La representación es la de 
un cuidador. Seguramente hayan evocado algunas 
significaciones imaginarias como la de que los y las 

Imagen 1. Matrioshkas como representación de la teoría de la institución imaginaria de la sociedad 

Fuente: elaboración propia con diseño de las muñecas de La_pulgad5
3 (Evelin Bernal)

5	  Cuenta de Instagram: https://www.instagram.com/la_pulgad/ 

https://www.instagram.com/la_pulgad/


Paula Jimena González Rodríguez; Shirley Yisela Pulido Velásquez; Ana Carolina Angulo﻿

ISSN 1657-9089 • Vol 24, No 1 (enero-junio 2025). pp. 1-11

Te
x

to
s 

y
 c

o
n

te
x

to
s

6

docentes trabajan por vocación, son entregados y 
velan por el futuro de sus estudiantes. 

¿Ven cómo abrimos todas las muñecas? Pero no 
hemos destapado a Leu y Teu porque casi nunca 
nos preguntamos realmente qué significa ser do-
cente. La realidad es que el docente es la figura 
de poder de la institución de la educación. Como 
lo leyeron, el papel docente es replicar la LCI en 
sus estudiantes, por lo tanto, según su criterio e 
interpretación de las normas puede reprender o 
sancionar cuando quiera. Esto quiere decir que si 
el o la docente tiene imaginarios como: “el pobre 
es pobre porque quiere” o “los homosexuales se-
rán castigados por Dios” todos los estudiantes que 
encajen en estos imaginarios podrán ser blanco de 
violencia. Los dos imaginarios citados antes son 
ejemplos del magma, para Castoriadis toda está 
junto y aunque sean imaginarios que aparente-
mente no pertenecen a la educación, definitiva-
mente como magma de acción y pensamiento sí 
afectan las interacciones de poder. 

Castoriadis (2013) afirmó que para los imagina-
rios instituidos de difícil remoción lo frecuente es 
que se pierdan en eufemismos, siendo imposibles 
de erradicar. ¡Pero calma! Hay luz al final del túnel 
para el mundo distópico, hay esperanza. En con-
traposición de la LCI, Castoriadis (2013) habló de 
una fuerza transformadora: la imaginación radical 
(IR en adelante). Ella permite la creación de nuevos 
significados para transformar el mundo. A las crea-
ciones de la IR las llamó imaginarios instituyentes. 
Cazar imaginarios es poner en acción a la IR, trans-
formando los instituidos nocivos por instituyentes 
incluyentes, frenando las barreras sociales. Pero, 
¿cómo se hace? ¿cómo cazamos imaginarios?

Cazando imaginarios
Para cazar un imaginario hay que rastrearlo, 

desmenuzarlo, analizarlo, reflexionarlo introspec-
tivamente y visibilizarlo. El objetivo es llevarlo a su 
transformación —decir que llegar a su remoción 
es avaricia, pero “la esperanza es lo último que se 
pierde”—. La cacería es un proceso metodológico 
que requiere de rigor científico, para lo que reco-
mendaremos una matriz de análisis etnográfica.  
A continuación presentamos la cacería de imagi-
narios a través de 5 fases. 

Fase 1: rastrear
Paso 1. Identificar el tema: puede ser que pre-

viamente hayan elegido el tema o que se origine 
de manera espontánea. En ambos casos es obli-
gatorio contrastar los hallazgos con literatura que 
argumente su análisis. El ejemplo que se presenta 
a continuación emergió navegando por las redes 
sociales, pero presupusimos que el tema podía ser 
socialización, maternidad e infancia.

Paso 2. Narrar la situación cotidiana observada: 
vemos a un hombre blanco de aproximadamente 
30 años contando cómo se cruzó en la calle con 
una niña de cinco, que lloraba a gritos mientras 
que su madre, resignada, caminaba con cara im-
pávida mientras la escuchaba sin saber qué hacer. 
Él afirma que siempre tuvo la “fantasía” de hacer 
lo siguiente: agarrar a la niña de la mano, mirar a 
su mamá y decirle: “no se preocupe señora, yo me 
la llevo”, a lo que la madre contesta “sí, llévatela”. 
En algún punto asegura que alza a la niña y se la 
pone en el hombro como si fuera un costal de pa-
pa. Concluye la narración describiendo orgullosa-
mente el inmenso placer que le generó aterrorizar 
la niña.

Fase 2: desmenuzar
Paso 1. Identificar los actores: la niña que llora, 

el hombre blanco de 30 años y la madre resignada. 
Lugar: alguna ciudad de Latinoamérica. Cronolo-
gía: entre el 2024 y 2025. Por último, contexto de 
la situación: video subido por un influencer en una 
red social.

Paso 2. Descomponer la situación: hay que abrir 
las matrioshkas y encontrar las significaciones ima-
ginarias y todo lo que sea posible. Esto permitirá 
descubrir los imaginarios y saber de qué forman 
activan al legein y al teukhein. Para ello, recomen-
damos formular preguntas como: a) ¿Qué represen-
taciones, conceptos o imágenes tienen ligados?;  
b) ¿Qué imaginario se reproduce?; c) ¿Quién lo es-
tá reproduciendo?; d) ¿A qué institución pertenece 
esta interacción?; e) ¿Es un imaginario de acción o 
de pensamiento?; f) ¿Es un imaginario instituido o 
instituyente?

a.	 Primero se identifica una representación ícono 
de la institución de la socialización, por ejemplo, 
la madre, de quien se espera ejerza poder sobre 



Cazar imaginarios para arreglar el mundo distópico que heredan las infancias

ISSN 1657-9089 • Vol 24, No 1 (enero-junio 2025). pp. 1-11

T
e

x
to

s y c
o

n
te

x
to

s

7

sus hijos e hijas o, mejor dicho, que los controle; 
una madre que permite que le hagan un berrin-
che es una madre incompetente. Una imagen es 
la niña que llora desesperada y parece hacer una 
pataleta para incomodar. De no corregirse esta 
actitud a tiempo, la niña se convertirá en una 
verdadera pesadilla al ser adulta. Otra represen-
tación es el salvador blanco, un héroe que sal-
vaguarda el orden rescatando a la inepta madre 
quien no pudo controlar el berrinche de su hija. 
Por último, tenemos la imagen del loco del cos-
tal, quien se lleva a niñas y niños desobedientes. 
Es una advertencia aterradora para los individuos 
de la primera infancia que, de portarse mal, serán 
raptados por el loco.  

b.	 Hay varios imaginarios que se reproducen aquí: 
el niño como objeto del adulto. Lo dijo Rincón 
Verdugo (2013): el niño o la niña es solo impor-
tante por el adulto que será, insignificante en su 
etapa de infante y debe ser formado para cumplir 
su papel social en la adultez. Otro imaginario es 

el de mala madre, que contradice a la buena ma-
dre. Dice Zambrano (2022) que de las madres se 
espera que se sacrifiquen por sus hijas e hijos, ser 
abnegadas y cuidadoras “por naturaleza”; una 
madre que no pueda educar debe ser corregida. 
El siguiente imaginario es el del castigo como 
forma de justicia. Foucault (1975) afirmó que el 
castigo es una forma discreta para disciplinar el 
cuerpo, siendo una expresión del poder y del 
control social. 

c.	 Quien reproduce los imaginarios es el hombre y 
la madre, juzgan a la niña en complicidad y la 
castigan en consecuencia. 

d.	 Los imaginarios que se observan pertenecen a va-
rias instituciones, entre las que se identifican tres: 
la institución de la socialización, la institución de 
la justicia y la institución de la educación. 

e.	 Entre los imaginarios encontrados es evidente 
que tanto el legein como el teukhein se activan. 
Se identifican cuando el hombre decide tomar de 
la mano a la niña y cargarla, pues son estos los 

Imagen 2. Infografía con fases de cómo cazar imaginarios

Fuente: elaboración propia con diseño de las muñecas de Monstra lunática6
3

6	  Cuenta de Instagram: https://www.instagram.com/monstralunatica/ 

https://www.instagram.com/monstralunatica/


Paula Jimena González Rodríguez; Shirley Yisela Pulido Velásquez; Ana Carolina Angulo﻿

ISSN 1657-9089 • Vol 24, No 1 (enero-junio 2025). pp. 1-11

Te
x

to
s 

y
 c

o
n

te
x

to
s

8

que activan prácticas que lo llevan a pensar que 
está en lo correcto, así como cuando la madre 
permite al hombre actuar. Respecto al pensa-
miento, se evidencia el discurso del hombre que 
lo llevó a pensar que estaba en su derecho de 
corregir a la niña, al igual que se puede inferir el 
pensamiento de la madre de sentirse inútil y ser 
cómplice del hombre. 

f.	 Por supuesto que se trata de imaginarios institui-
dos. Basta con contemplar el nivel de violencia, 
negligencia y sevicia del relato para entender 
que todo el magma de la LCI se ha puesto en 
marcha. El abuso de poder parte de una lógica 
heredada que permite pensar a los fuertes que 
tienen el derecho de abusar de los débiles. 

Fase 3: analizar
Esta fase tiene como objetivo relacionar los ha-

llazgos de las fases anteriores, reconociendo los 
imaginarios y poniéndolos en perspectiva al iden-
tificar por qué aparecen, cómo se detonan en la 
psique del sujeto y qué consecuencias llegan con 
su reproducción. Prepárense lectores, ya empieza 

lo bueno —recomendamos ir por un aguapanela o 
una aromática, si es el caso un aguardiente o vo-
dka—. Empecemos por decir que analizar los ima-
ginarios de forma separada es imposible ya que el 
magma hace que varios se activen al tiempo.

 El engranaje de la LCI les enseña a las personas 
que deben ser lo menos llamativas posible, que 
deben evitar incomodar no importa si eso los obli-
ga a hacerse invisibles. Un niño o niña llorando a 
gritos es todo menos eso. En medio de un desborde 
emocional, el llanto puede alcanzar decibeles en-
vidiables para los conciertos de heavy metal. Esto 
inmediatamente detona en el hombre blanco su 
necesidad de convertirse en el “héroe”, el “salva-
dor”, el adalid de la LCI que va a restaurar la tran-
quilidad de las calles. El imaginario del niño como 
objeto del adulto le hace pensar al hombre que 
las infancias están en función de la adultez. Así, 
dándole rienda suelta a su imaginario, el legein se 
activa y surge un pensamiento en el que una niña 
o niño que hace berrinche es malo, por lo tanto, 
incomoda socialmente. Se activa el segundo ima-
ginario: no se les puede permitir a niños y a niñas 

Imagen 3. Ejemplo con fases de cómo cazar imaginarios

Fuente: elaboración propia con diseño de las muñecas de la Monstra lunática



Cazar imaginarios para arreglar el mundo distópico que heredan las infancias

ISSN 1657-9089 • Vol 24, No 1 (enero-junio 2025). pp. 1-11

T
e

x
to

s y c
o

n
te

x
to

s

9

ser malos porque de adultos terminarán siendo 
delincuentes.  

Instantáneamente se enciende el imaginario del 
castigo como justicia. Su lógica es sencilla de in-
terpretar. La niña hace berrinche, por ende, ella 
es mala ya que incomoda a los demás. Entonces 
necesita una reprimenda para que no lo vuelva a 
hacer. En este momento, el hombre debió hacer, 
en milésimas de segundo, la siguiente clasificación 
sobre la niña: su color de piel, su género, su edad, 
su condición de clase, la actitud de su madre.  
De dicha clasificación su cerebro obtiene datos 
que activan el legein y el teukhein, lo que evoca 
un pensamiento de superioridad que activa una 
acción, llegando a la conclusión de que, segura-
mente, si corrige a la niña encontrará apoyo por 
parte de la madre y no una reprimenda. 

Seguramente este es un Carlitos, una persona a 
la que le enseñaron que los hombres pueden pasar 
por encima de la autoridad de las mujeres “ya que 
a ellas les falta”. Ello muestra que hay otros imagi-
narios implicados (pero sobre los que aquí no nos 
detendremos). El pensamiento da paso a la acción 
y, sintiéndose libre de una posible consecuencia 
negativa, se lanza al ruedo y activa el último ima-
ginario: el de la mala madre. Ella no se va a quejar, 
pues si no controla la situación dejará que alguien 
más fuerte lo haga por ella. El hombre agarra a la 
niña de la mano y la sube a su hombro, ejerciendo 
su poder sobre un ser vulnerable y desconociendo 
por completo el límite por el cual las personas no 
se tocan sin su consentimiento. Se mofa del terror 
que sintió la pequeña y seguramente está compla-
cido de haberla hecho sufrir, pues ella “ya no hará 
berrinches en la calle”. 

Por otra parte, está la madre, quien eviden-
temente ha activado los mismos imaginarios del 
hombre. Probablemente ella se siente una mala 
madre al no poder contener emocionalmente a su 
hija, razón por la cual permite que el hombre pase 
a la acción, siendo cómplice de la violencia que 
ejercen sobre su hija. La madre, absolutamente 
pasiva, asume el rol hegemónico de mujer des-
valida que necesita la mano fuerte de un hombre 
que imponga disciplina porque las mujeres son de-
masiado blandas y emocionales para marcar lími-
tes. Ahora, ¿qué sentido tiene “el loco del costal”? 

Bueno, se trata de una representación simbólica 
que, vista o vivida por las primeras infancias, les 
enseña que en el momento en que actúen de una 
manera inadecuada, incomoden a alguien o sean 
“malos”, tendrán una consecuencia que usual-
mente tiene que ver con ser secuestrados y saca-
dos de su confort que es la familia. Les damos una 
pista: en la adultez se llama cárcel, tortura o, en el 
peor de los casos, desaparición. 

Finalmente, las consecuencias de esta violencia 
tomada como chiste y burla son todo lo menos 
evidente. En primer lugar, la relación madre e hija 
estará deteriorada para siempre: la hija resentirá el 
que su madre no la haya defendido. A su vez, no 
se enseña que las emociones se pueden gestionar 
y sí se da a entender que incomodar a los demás 
tiene por consecuencia ser tratado como una bolsa 
de basura. El hombre totalmente inconsciente del 
futuro emocional de la niña solo está pensando en 
su propio ego, está tan alienado sirviendo a una 
sociedad violenta que no se da cuenta el daño que 
acaba de causar. Para él esto será una anécdota 
graciosa, para la niña podría ser irreversible. Esta 
alienación es, como dice Castoriadis (2013), la 
causa de que los imaginarios sociales sean de di-
fícil transformación. Salir de la cobijita no es muy 
cómodo que digamos. 

Cambiemos las variables, lectores. Si este hom-
bre fuera un hombre negro o indígena o vistiera 
harapos o ropa no hegemónica que se considera 
peligrosa o tuviera una discapacidad ¿la madre 
hubiese seguido el juego? ¿Si la madre de la niña 
hubiese llevado ropa refinada o muy punk se hu-
biera atrevido a intervenir? No, obviamente no. To-
do en nosotros da información de quiénes somos 
y la actitud del hombre expresaba que él esperaba 
complicidad y no resistencia frente a su comporta-
miento. Seguro sabía que en este caso se ganaría 
una confrontación o, en un destello de justicia 
poética, un par de golpes de intentarlo. 

Fase 4: reflexionar
Este es un ejercicio de introspección. Cada una 

y cada uno de ustedes lectores debe tomar el aná-
lisis y preguntarse ¿de qué manera los imaginarios 
instituidos hallados influyen en mí misma o en mí 
mismo? El análisis anterior nos permite visibilizar 



Paula Jimena González Rodríguez; Shirley Yisela Pulido Velásquez; Ana Carolina Angulo﻿

ISSN 1657-9089 • Vol 24, No 1 (enero-junio 2025). pp. 1-11

Te
x

to
s 

y
 c

o
n

te
x

to
s

10

cómo los imaginarios instituidos normalizan la 
violencia hacia la infancia, enmascarada en una 
forma de educación. Esperamos que no haga fal-
ta citar a ningún autor para comprender que este 
ejemplo está cargado de violencia simbólica, racis-
mo, clasismo, discriminación de género, machis-
mo que ponen en evidencia una sociedad alineada 
que prefiere el maltrato antes que cuestionar las 
acciones individuales. 

Este es el punto crucial de “cazar imagina-
rios”. No les daremos respuestas, solo preguntas: 
¿cuántas veces han estado en esta situación y han 
adoptado el rol de la madre o del hombre?, si han 
trabajado con poblaciones vulnerables, cuando 
lo hicieron ¿han enmascarado acciones violentas 
en buenas intenciones?, siendo conscientes de sus 
imaginarios, ¿cuántas veces los han reproducido 
desconociendo al otro o la otra?, ¿cuántas veces 
se han quedado debajo de su cobijita por miedo a 
mirarse al espejo? 

Fase 5: visibilizar
¡Felicidades! Han cazado sus primeros imagina-

rios, ahora hay que pasar a lo imposible: proponer 
una forma de visibilizarlos y transformarlos —ya se 
les dijo que removerlos es avaricia—. Visibilizar un 
imaginario tiene como función detener su repro-
ducción y hay varias herramientas que se pueden 
utilizar. Es el caso de la realización de talleres con 
una temática que evidencie las formas de discrimi-
nación o desigualdad, fomentando pensamientos 
y prácticas que dignifiquen a las personas. Otra 
opción sería recurrir a las artes como el teatro, la 
pintura y los cines foros que fomenten el desapren-
dizaje de lo instituido. Así la IR puede generar nue-
vas formas de hacer y pensar. Por ejemplo, que los 
niños y las niñas no son objetos de reprimendas, 
son sujetos activos: un niño que tiene una rabieta 
no merece un castigo, necesita herramientas para 
regular su emoción. Igualmente cabe abandonar la 
idea de que las mujeres siempre deben ser resca-
tadas porque son débiles, indecisas o permisivas. 
Asimismo vale evidenciar que las personas adultas 
también recurren a los berrinches para enmascarar 
su ira en acciones violentas abaladas por sus pri-
vilegios. Que exista la creencia en “nada me debe 
molestar” es la certeza de cómo en una sociedad 

distópica se esconden situaciones dolorosas, como 
los conflictos armados que son justificados por una 
u otra posición. 

Arreglar el mundo distópico  
que heredan las infancias

Lectores, las Leu y Teu permanecen en constan-
te reflexión sobre el hacer y el pensar que se les he-
reda a las infancias. Es a través de estos ejercicios 
que se busca una transformación. Tal vez la madre 
de nuestra historia podría haber tomado un rol 
distinto de haber cazado sus propios imaginarios. 
De esta manera habría logrado una reconciliación 
consigo misma, con su primer territorio habitado 
(el cuerpo) y así con su alteridad: siendo conscien-
te de su rol como formadora en la vida de su hija, 
no habría permitido que un hombre blanco des-
conocido invadiera su espacio personal. Por tanto, 
no habría necesitado tomar una postura defensiva 
o agresiva. Nuestra madre seguramente habría bus-
cado un diálogo en el que cuestionara las acciones 
del hombre blanco y explicara que, si bien ella 
puede lucir agotada, también entiende la explo-
sión emocional de su hija y que tan solo espera a 
que ella se calme. Si bien en este final alternativo 
el protagonista no cumple su perversa fantasía, al 
menos se hubiese estrellado con una realidad dis-
tinta. ¿Y por qué no creer que con una reflexión 
sobre sus acciones (parte fundamental del proceso 
de cazar imaginarios), su próxima intervención en 
una realidad podrá más cuidadosa y sensata?

Queridas y queridos lectores, para transformar 
esta realidad distópica que se ha propuesto imagi-
nar, se sugiere establecer espacios de expresiones 
artísticas y de ocio para las infancias, espacios de 
diálogo y reflexión permanente sobre las formas de 
relacionarse y de incidir en el bienestar de su pro-
pio territorio, recurriendo a metodologías que sean 
apuestas para su reconocimiento como miembros 
importantes de su comunidad, como agentes de 
cambio, no por el adulto que serán, sino por la per-
sona que son ahora. Esta es una invitación a que 
se deshagan de su cobijita y se independicen de 
aquellos imaginarios que el sistema hegemónico 
les impuso. Recuerden que todas las personas han 
sido víctimas y victimarios en esta distopía imagi-
nada, por tal motivo es importante recordar que el 



Cazar imaginarios para arreglar el mundo distópico que heredan las infancias

ISSN 1657-9089 • Vol 24, No 1 (enero-junio 2025). pp. 1-11

Esta obra está bajo licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0 Internacional 
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es

T
e

x
to

s y c
o

n
te

x
to

s

11

cambio vendrá con el valor de quienes transfor-
men sus propios imaginarios.

Conclusión
Existe una serie de jaulas imaginarias que nos 

acompañan desde la cuna. Aunque algunos imagi-
narios son particularmente dolorosos para muchas 
personas, la jaula sigue siendo su lugar seguro. No 
obstante, es menester que se lleven con ustedes 
una observación sobre la distopía presentada en 
este relato: esta es la realidad en la que vivimos y 
para transformarla hay que empezar por ver a la 
bestia a los ojos. Este es el aporte al conocimiento 
de Leu y Teu: un método mediante el cual las per-
sonas puedan identificar, visibilizar y transformar 
imaginarios racistas, clasistas y discriminatorios 
que afectan la realidad social y reproducen violen-
cias. Cazar imaginarios es una alternativa para que 
las personas podamos lograr la emancipación que 
propuso Marcuse, para que dejemos la alineación 
y logremos finalmente erradicar los imaginarios 
instituidos. 

Referencias 
Bauman, Z. (2003). Modernidad líquida (quinta 

edición). Fondo de Cultura Económica.
Bourdieu, P. (1988). La distinción: criterios y bases 

sociales del gusto. Taurus.
Castoriadis, C. (2013). La institución imaginaria de 

la sociedad. Tusquets Editores.
Freire, P. (2005). Pedagogía del oprimido (trigésima 

edición). Siglo XXI Editores.

Foucault, M. (1975). Vigilar y castigar: nacimiento 
de la prisión. Siglo XXI Editores.

González Rodríguez, P. J. y Pulido Velásquez, S. Y. 
(2019). Significaciones imaginarias sociales so-
bre participación de niños y niñas en la escuela 
para la cultura de paz. Semillero de participa-
ción las voces del CEDID [Trabajo de grado 
de maestría, Universidad Distrital Francisco 
José de Caldas]. Repositorio Institucional de la 
Universidad Distrital RIUD. http://hdl.handle.
net/11349/14774

Huxley, A. (1932). Brave New World. Harper & 
Brothers.

Pachón Porras, D. C. (2024). “Yo soy una hermo-
sa criatura”: imaginarios de infancias trans. 
Infancias Imágenes, 23(2), 1-15. https://doi.
org/10.14483/16579089.22316 

Rincón Verdugo, C. (2013). Imaginarios sobre 
infancia, políticas públicas y prácticas pe-
dagógicas [Tesis doctoral, Universidad Na-
cional Autónoma de México UNAM]. UNAM 
– Dirección General de Bibliotecas. https://
tesiunamdocumentos.dgb.unam.mx/ptd2013/
enero/0686925/0686925.pdf 

Wachowski, L. y Wachowski, L. (Directoras). 
(1999). Matrix [Película]. Warner Bros., Village 
Roadshow, Groucho Film Partnership, Silver 
Pictures, 3 Arts Entertainment.

Zambrano, A. (2022). ¿Amor de madre?: la matern-
idad como estrategia de biopoder en  Venezue-
la. Iberoamérica social: revista- red de estudios 
sociales, 10(XIX), 88-111. https://iberoamerica-
social.com/ojs/index.php/IS/article/view/582

http://hdl.handle.net/11349/14774
http://hdl.handle.net/11349/14774
https://doi.org/10.14483/16579089.22316
https://doi.org/10.14483/16579089.22316
https://tesiunamdocumentos.dgb.unam.mx/ptd2013/enero/0686925/0686925.pdf
https://tesiunamdocumentos.dgb.unam.mx/ptd2013/enero/0686925/0686925.pdf
https://tesiunamdocumentos.dgb.unam.mx/ptd2013/enero/0686925/0686925.pdf
https://iberoamericasocial.com/ojs/index.php/IS/article/view/582
https://iberoamericasocial.com/ojs/index.php/IS/article/view/582

